JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

JiiP

Jumxl Hmiad mu Peadidikan

Genealogi dan Transformasi Kelembagaan Pendidikan
Islam di Pondok Pesantren Darussolah Sangatta Selatan

Muhammad Yasin!, Maskuri?, Ruwiyanto3, Ahmad Tamim+*
L234niversitas [slam Malang, Indonesia

E-mai: mysgt1978@gmail.com, ruwiyanto99@gmail.com, 22403011022 @unisma.ac.id, masykuri@unisma.ac.id

Article Info

Abstract

Article History
Received: 2025-11-05
Revised: 2025-12-19
Published: 2026-01-02

Keywords:
Islamic Education;
Genealogy;

Islamic Institutions;
Dynamics;
Multiculturalism.

This study aims to trace the genealogy and dynamics of Islamic education from the
perspective of multicultural Islamic institutions. Historically, Islamic education has
developed through a long process influenced by the social, cultural, and political
contexts of Muslim societies. In the contemporary context, Islamic educational
institutions are required to be able to adapt to increasingly complex multicultural
realities. This study uses a qualitative-descriptive approach through historical and
sociological analysis of classical and modern literature discussing Islamic education,
institutional theory, and multiculturalism. The results of the study show that 1. the
genealogy of Islamic education is rooted in the classical Islamic scientific tradition that
emphasizes character building and spirituality. However, over time, Islamic
educational institutions have undergone structural and epistemological
transformations to respond to the challenges of modernity and plurality. 2. The
dynamics of Islamic education in the multicultural context at the Darussolah Islamic
Boarding School reflect an integrative pattern between classical Islamic scientific
traditions and inclusive modern educational values. 3. Pondok Pesantren Darussolah is
a concrete example of the implementation of a dual-function Islamic institution:
preserving classical Islamic scholarly traditions while fostering social moderation at
the grassroots level.

Artikel Info

Abstrak

Sejarah Artikel
Diterima: 2025-11-05
Direvisi: 2025-12-19
Dipublikasi: 2026-01-02

Kata kunci:
Pendidikan Islam;
Genealogi;
Kelembagaan Islam;
Dinamika;
Multikulturalisme.

Penelitian ini bertujuan menelusuri genealogi dan dinamika pendidikan Islam dalam
perspektif kelembagaan Islam multikultural. Secara historis, pendidikan Islam
berkembang melalui proses panjang yang dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan
politik masyarakat Muslim. Dalam konteks kontemporer, lembaga pendidikan Islam
dituntut untuk mampu beradaptasi dengan realitas multikultural yang semakin
kompleks. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui analisis
historis dan sosiologis terhadap literatur klasik dan modern yang membahas
pendidikan Islam, teori kelembagaan, dan multikulturalisme. Hasil Penelitian
menunjukkan bahwa 1. genealogi pendidikan Islam berakar dari tradisi keilmuan
Islam klasik yang menekankan pembentukan karakter dan spiritualitas. Namun seiring
perkembangan zaman, lembaga pendidikan Islam mengalami transformasi struktural
dan epistemologis untuk menjawab tantangan modernitas dan pluralitas., 2, dinamika
pendidikan Islam dalam konteks multikultural di Pondok Pesantren Darussolah
mencerminkan pola integratif antara tradisi keilmuan Islam klasik dan nilai-nilai
pendidikan modern yang inklusif. 3.Pondok Pesantren Darussolah merupakan contoh
konkret dari implementasi kelembagaan Islam yang berfungsi ganda: menjaga tradisi
keilmuan Islam klasik sekaligus menumbuhkan moderasi sosial di tingkat akar rumput.

I. PENDAHULUAN

Pendidikan Islam lahir dalam konteks

Pendidikan Islam memiliki sejarah panjang
sebagai sistem pendidikan yang membentuk
peradaban umat Muslim.[1] Sejak masa
Rasulullah # hingga era modern, pendidikan
Islam telah berperan sebagai instrumen pem-
binaan akhlak, pengetahuan, dan spiritualitas
masyarakat.[2] Namun, dinamika sosial, politik,
dan budaya global telah memunculkan tantangan
baru terhadap sistem pendidikan Islam,[3]
terutama dalam konteks masyarakat yang plural
dan multikultural.

komunitas yang memerlukan transmisi wahynu,
adab, dan keterampilan sosial-ekonomi. Pada
masa awal Islam, proses pembelajaran bersifat
lisan dan kontekstual — halagah di masjid dan
majelis ilmiah menjadi pusat pendidikan yang
memadukan ibadah, pengajaran Al-Qur’an, dan
pembentukan etika sosial. Seiring berkembang-
nya peradaban Islam Kklasik, muncul institusi
formal seperti kuttab, madrasah, dan pusat-pusat
keilmuan yang mengkodifikasi kurikulum agama
(Qur'an, hadis, figh, tafsir) serta ilmu-ilmu

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

38


mailto:mysgt1978@gmail.com
mailto:ruwiyanto99@gmail.com,%2022403011022@unisma.ac.id
mailto:masykuri@unisma.ac.id

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

rasional (falsafah, matematika, kedokteran).
Fungsi pendidikan pada tahap ini tidak hanya
reproduksi doktrin, tetapi juga pembentukan
obyektivitas ilmiah, kapasitas administratif, dan
modal sosial yang memungkinkan masyarakat
Muslim membangun kota dan jaringan
perdagangan yang kompleks.

Indonesia sebagai negara dengan masyarakat
multikultural dan  multietnis menjadikan
pendidikan Islam memiliki tantangan sekaligus
kesempatan untuk mengembangkan nilai-nilai
toleransi dan kebhinekaan. Pesantren dan
madrasah sebagai lembaga-lembaga pendidikan
Islam memainkan peran penting dalam menjaga
dan mengembangkan tradisi Islam yang inklusif
dan multikultural. Pendidikan Islam tidak hanya
berfokus pada agama, tetapi juga melibatkan
pemahaman budaya dan sosial yang beragam,
sehingga pendidikan Islam di Indonesia
menampilkan misi dasar dalam membangun
karakter dan etik akhlak yang mulia dengan
pendekatan multikultural.

Hal tersebut Sependapat dengan Maghfirotun
Chasanah tentang genealogi dinamika
pendidikan Islam di Indonesia dari perspektif
kelembagaan Islam multikultural menunjukkan
bahwa Pendidikan Islam di Indonesia mengalami
tiga fase utama yakni: Fase pembentukan
pesantren yang berakar dari tradisi keilmuan
[slam Timur Tengah dan Asia Selatan. Fase
modernisasi madrasah sebagai respons terhadap
kolonialisme dan perubahan =zaman. Fase
globalisasi pendidikan Islam dengan kerja sama
akademik dan adaptasi terhadap tantangan
global.[4] Hal ini menunjukkan bahwa lembaga
pendidikan Islam di Indonesia terus mengalami
perkembangan dan jejaring global, yang turut
memperkuat peradaban Islam.

Disisi lain Penelitian genealogi terhadap
lembaga pendidikan Islam juga menangkap
dinamika internal terkait integrasi ilmu agama
dan sains serta penyesuaian terhadap konteks
global dan lokal, bahkan terdapat pergeseran
pengaruh dari tradisi Timur Tengah dan tradisi
sekuler Barat. Pendekatan dialektika integratif
mulai berkembang di beberapa fakultas
pendidikan Islam sejak tahun 2007

Pengembangan pendidikan Islam hari ini
diarahkan ke pendidikan yang mengakomodasi
keberagaman budaya dan etnis di Indonesia.[5]
Kelembagaan  pendidikan Islam  seperti
pesantren dan madrasah diharapkan bukan
hanya sebagai tempat transfer ilmu agama,
tetapi juga sebagai institusi yang mengajarkan
nilai-nilai toleransi, persatuan, dan penghargaan

atas keberagaman.[6] Hal ini selaras dengan misi
dasar pendidikan Islam yang mengedepankan
pembentukan akhlak mulia dan karakter bangsa.

Dengan memahami genealogis dan dinamika
tersebut dari perspektif kelembagaan yang
multikultural, lembaga pendidikan Islam di
Indonesia dapat terus maju dengan basis tradisi
kuat yang terkoneksi dengan konteks global dan
lokal,[7] memperkuat kontribusinya dalam
membangun peradaban Islam yang inklusif dan
berwawasan luas di Indonesia, pendidikan Islam
tumbuh dalam lingkungan masyarakat majemuk,
di mana interaksi antara nilai-nilai keislaman dan
budaya lokal menjadi ciri khasnya. Lembaga
seperti pesantren, madrasah, dan universitas
Islam  memiliki kontribusi besar dalam
pembentukan identitas keislaman yang moderat.
Akan tetapi, seiring dengan munculnya arus
globalisasi dan ideologi transnasional, muncul
tantangan serius bagi lembaga-lembaga ini untuk
mempertahankan jati diri Islam yang rahmatan
lil ‘alamin sekaligus relevan dengan nilai-nilai
kemajemukan.

Oleh karena itu, dari paparan Penelitian ini
berupaya menelusuri genealogi dan dinamika
pendidikan Islam dalam perspektif kelembagaan
multikultural, dengan menyoroti proses historis,
transformasi sosial, serta peran strategis
lembaga Islam dalam membangun masyarakat
toleran dan inklusif.

II. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif-deskriptif dengan metode analisis
historis dan sosiologis.[8] Sumber data diperoleh
melalui studi pustaka (library research) terhadap
karya-karya ilmiah klasik dan kontemporer yang
berkaitan dengan pendidikan Islam, teori
kelembagaan, serta gagasan multikulturalisme
dalam konteks sosial-keagamaan. Pendekatan
historis digunakan untuk menelusuri akar
geneologis lembaga pendidikan Islam, sementara
pendekatan  sosiologis  digunakan  untuk
memahami interaksi antara pendidikan Islam
dan dinamika sosial multikultural.

Proses analisis dilakukan melalui tiga tahap.
Pertama, identifikasi genealogi kelembagaan
pendidikan Islam dari masa klasik hingga
modern. Kedua, analisis dinamika pendidikan
Islam dalam konteks sosial multikultural,
termasuk adaptasi kurikulum dan nilai-nilai
pluralisme. Ketiga, interpretasi peran kelem-
bagaan Islam sebagai agen moderasi beragama
dan integrasi sosial. Teknik analisis yang
digunakan adalah hermeneutik dan interpretatif,

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

39



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

untuk menemukan kesinambungan nilai dan
makna  dari  transformasi = kelembagaan
pendidikan Islam sepanjang sejarah.

kan kurikulum umum. Fase kontemporer
menunjukkan kecenderungan globalisasi dan
integrasi ilmu yang menuntut lembaga Islam
beradaptasi dengan teknologi, riset, dan nilai-
nilai kemajemukan. Genealogi menurut Yudi
Latif[13]ini menunjukkan bahwa pendidikan
Islam memiliki daya lentur yang tinggi dalam

III. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Genealogi Kelembagaan Pendidikan Islam
Genealogi  pendidikan  Islam  dapat

ditelusuri sejak masa Nabi Muhammad %,
ketika lembaga pendidikan berbentuk halagah
di Masjid Nabawi menjadi pusat pembelajaran
tauhid, Al-Qur'an, dan akhlak. Pada masa
klasik Islam, lahir lembaga-lembaga seperti
kuttab dan madrasah Nizhamiyah yang
mengintegrasikan ilmu agama dan rasional.
Model pendidikan ini kemudian menyebar ke
dunia Islam termasuk Nusantara, membentuk
sistem pesantren sebagai lembaga pendidikan
khas yang menanamkan ilmu, amal, dan adab.
Menurut Prof. Maskuri Bakri, pendidikan
Islam di Indonesia tidak lahir dalam ruang
kosong, melainkan merupakan hasil dialektika
antara ajaran Islam dan kebudayaan lokal
yang telah ada sebelumnya. Proses Islamisasi
di Nusantara berlangsung secara kultural,
damai, dan integratif, sehingga nilai-nilai
[slam mampu menyatu dengan tradisi
masyarakat setempat tanpa menimbulkan
benturan social. Pendapat Azyumardi azra
Genealogy of Indonesian Islamic Education:
Roles in the Modernization of Muslim Society
membahas sejarah perkembangan pendidikan
Islam di Indonesia dan perubahan kelem-
bagaan dari pesantren hingga universitas

Islam,[9]
Menurtut Maskuri Bakri dalam Islam dan
Moderasi Beragama (Kepemimpinan

tranformatif dengan mentalitas Keteladanan
mengatakan Tranformasi Leadership adalah
kepemiminan yang Amanah, kreatif, invatif
dan bertanggung jawab membawa Lembaga/
Organisasi maju dan berkembang.[10]
Pendapat AA Fajaruddin bahwa Pesantren:
A Portrait of Education and Islamic Social
History menggambarkan sejarah pesantren
sebagai lembaga pendidikan dan agen sosial di
Indonesia, dengan penekanan pada
transformasi nilai dan moderasi I[slam.[11]
Transformasi kelembagaan pendidikan
Islam di Indonesia berjalan melalui tiga fase:
tradisional, modern, dan kontemporer.[12]
Fase tradisional ditandai dengan sistem
pesantren yang menekankan ta’dib
(pembentukan karakter spiritual). Fase
modern ditandai dengan lahirnya madrasah
dan sekolah Islam yang mulai mengintegrasi-

menghadapi  perubahan zaman tanpa
kehilangan orientasi spiritualnya.

Secara historis, pendidikan Islam di
Indonesia tidak dapat dilepaskan dari peran
pesantren sebagai lembaga pendidikan tertua
yang berakar pada tradisi keilmuan Islam
Nusantara.[14] Pesantren berfungsi bukan
hanya sebagai tempat transmisi ilmu agama,
tetapi juga sebagai pusat pembinaan moral,
sosial, dan budaya masyarakat.[15] Dalam
konteks ini, genealogi kelembagaan
pendidikan Islam dapat ditelusuri dari
transformasi[16] fungsi pesantren yang terus
beradaptasi dengan perubahan zaman dan
tantangan sosial.[17] Salah satu contoh
konkret dari dinamika tersebut dapat
ditemukan pada Pondok Pesantren Darussolah
di Kampung Kajang, Kelurahan Singa Geweh,
Kecamatan Sangatta Selatan, Kabupaten Kutai
Timur.

Pondok Pesantren Darussolah didirikan
oleh Kiai Darsono, seorang tokoh agama yang
memiliki visi dakwah dan pendidikan yang
kuat di wilayah Kutai Timur. Berdasarkan
hasil wawancara dengan Ibu Nyai Siti
Munfiatik, Ustadz Habib Masluki, dan Ibu Nyai
Darsono, pendirian pesantren ini bermula dari
keprihatinan = terhadap  kondisi  sosial
masyarakat sekitar yang dahulu dikenal
sebagai daerah lokalisasi. Lingkungan sosial
pada masa itu sangat jauh dari nilai-nilai
keislaman, terutama dalam aspek moral,
akhlak, dan ketertiban sosial. Kehadiran
pesantren Darussolah menjadi simbol per-
lawanan terhadap degradasi moral sekaligus
wadah transformasi sosial berbasis
pendidikan Islam. Modernisasi Islam di
Indonesia: Studi tentang Pesantren dan
Perubahan Sosial (1970-an-1980-an) oleh
Clifford Geertz dan pengikutnya: Dalam karya
seperti Islam Observed (1968), Geertz
membahas bagaimana pesantren di Jawa dan
Madura melawan "degradasi moral" dari
pengaruh Barat, termasuk korupsi dan
individualisme. Penelitian ini mengaitkan
pesantren sebagai wadah transformasi, mirip
dengan pernyataan, di mana pendidikan Islam
digunakan untuk membangun masyarakat

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

40



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

yang lebih tertib dan bermoral, sebagai
respons terhadap lingkungan sosial yang
terpengaruh oleh kolonialisme.

Menurut penuturan Ibu Nyai Siti Munfiatik,
pada awal berdirinya pesantren, masyarakat
sekitar menunjukkan resistensi yang cukup
tinggi. Banyak warga yang belum memahami
tujuan pesantren, dan sebagian bahkan
menganggap kehadiran lembaga ini sebagai
ancaman bagi mata pencaharian mereka.
Namun, seiring waktu, pendekatan dakwah
yang humanis dan santun dari Kiai Darsono
dan para pengasuhnya berhasil menum-
buhkan Kkepercayaan masyarakat. Hal ini
menunjukkan bahwa genealogi kelembagaan
pendidikan Islam tidak hanya dibangun dari
struktur formal dan kurikulum, tetapi juga
dari habitus sosial dan moralitas pendidik yang
mampu menyentuh hati masyarakat.

Kini, setelah lokalisasi resmi ditutup oleh
pemerintah daerah, pesantren Darussolah
menjadi pusat pendidikan dan pembinaan
masyarakat yang sangat berpengaruh.
Perubahan sosial yang terjadi di sekitar
wilayah tersebut memperlihatkan bahwa
lembaga pendidikan Islam memiliki daya
transformasi yang kuat — tidak hanya dalam
aspek keagamaan, tetapi juga dalam
merekonstruksi tatanan sosial masyarakat.
Transformasi ini sejalan dengan teori Emile
Durkheim tentang fungsi pendidikan sebagai
agen integrasi sosial, di mana lembaga
pendidikan berperan menanamkan nilai moral
kolektif untuk menjaga keteraturan sosial.

Dari hasil wawancara dengan Ustadz Habib
Masluki, diketahui bahwa Darussolah Kini
menjadi pusat kegiatan social keagamaan bagi
masyarakat sekitar. Pesantren membuka
ruang dialog antara masyarakat dan santri
melalui kegiatan keagamaan seperti majlis
ta‘lim, pelatihan keterampilan, serta kegiatan
sosial seperti khotmil Qur'an dan bakti
masyarakat. Kegiatan-kegiatan ini berfungsi

sebagai sarana da‘wah bi al-hal — dakwah
yang diwujudkan melalui tindakan nyata yang
menebar  manfaat. Dengan demikian,

genealogi pendidikan Islam di Darussolah
mencerminkan model kelembagaan yang
dinamis dan kontekstual: berakar pada nilai
tradisional, namun berorientasi  pada
kemaslahatan sosial. Pembahasan dari
wawancara dengan Ustadz Habib Masluki
tentang Pondok Pesantren Darussolah yang
menjadi pusat Kkegiatan sosial keagamaan
sejalan dengan konsep dakwah bi al-hal, yaitu

dakwah yang diwujudkan melalui tindakan
nyata dan membawa manfaat bagi masyarakat
sekitar. Sebagaimana dijelaskan Daulani
dakwah bi al-hal adalah metode dakwah yang
tidak hanya berbicara melalui lisan, tetapi juga
melalui contoh perbuatan dan pengabdian
sosial yang nyata Pendekatan ini efektif dalam
menumbuhkan kesadaran dan perubahan
perilaku sosial yang lebih baik di kalangan
masyarakat dan santri.[18]

Dalam kacamata sosiologis, pesantren
seperti Darussolah berfungsi sebagai institusi
pembentuk habitus religius baru di wilayah
yang dulunya dikenal sebagai kawasan
marginal. Melalui pendidikan dan pembinaan
moral, pesantren berhasil menggeser stigma
sosial yang melekat pada kawasan tersebut
menjadi simbol perubahan dan kebangkitan
spiritual masyarakat. Proses ini selaras
dengan konsep transformasi sosial Paulo
Freire, bahwa pendidikan yang membebaskan
adalah pendidikan yang menumbuhkan
kesadaran Kritis masyarakat terhadap realitas
sosialnya. Dengan pendekatan dialogis dan
partisipatif, Darussolah berhasil menggerak-
kan masyarakat dari keterasingan moral
menuju kehidupan yang lebih bermartabat.

Genealogi kelembagaan pesantren ini juga
dapat dibaca dalam konteks teori perubahan
sosial Max Weber,[19] di mana nilai-nilai
keagamaan yang diajarkan oleh Kiai Darsono
berfungsi sebagai spirit sosial baru (new social
ethic) yang mendorong masyarakat bekerja,
berdisiplin, dan berorientasi pada kebaikan
bersama. Spirit ini kemudian menular dalam
kehidupan sehari-hari masyarakat sekitar,
yang kini menjadikan pesantren sebagai pusat
moral dan pendidikan anak-anak mereka.

Dengan demikian, genealogi pendidikan
Islam di Pondok Pesantren Darussolah bukan
sekadar sejarah pendirian lembaga, tetapi
merupakan narasi transformasi sosial dan
kultural yang menunjukkan bagaimana
lembaga Islam tumbuh dari kondisi sosial
yang kompleks menuju tatanan yang lebih
islami, inklusif, dan berkeadaban. Fakta
lapangan di Sangatta Selatan memperkuat
argumentasi bahwa pendidikan Islam
memiliki daya hidup (vitality) yang tinggi
ketika berakar pada nilai-nilai lokal dan
menjawab  kebutuhan riil masyarakat.
Genealogi ini sekaligus menegaskan bahwa
pendidikan Islam tidak hanya produk dari
warisan masa lalu, tetapi juga proses kreatif
yang terus menyesuaikan diri dengan

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

41



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

dinamika zaman dan tantangan kemanusiaan
universal.[10]

Hal tersebut diatas senada pendapat Suyadi
and Sutrisno tentang genealogi ilmu
pendidikan Islam di Fakultas Ilmu Tarbiyah
dan  Keguruan UIN Sunan Kalijaga
menunjukkan sejak berdiri 1951, pendidikan
Islam dipengaruhi ilmu agama Timur Tengah.
Namun sejak 1990 terjadi dikotomi pengaruh
antara tradisi Timur Tengah yang dogmatis
dan pendidikan sekuler Barat. Sejak 2007
muncul dinamika integratif pendidikan Islam
yang berusaha menyatukan kedua kutub ini
secara dialektis.[20] kemudian Penelitian Atin
Hasanah tentang genealogi dan jejaring
lembaga pendidikan Islam Indonesia men-
gungkap tiga fase utama: pembentukan
pesantren yang tradisional, modernisasi
madrasah menyesuaikan kolonialisme, dan
globalisasi  pendidikan  Islam  melalui
kerjasama akademik. Penelitian ini menyoroti
peran kelembagaan pendidikan Islam dalam
memperkuat peradaban Islam secara global
dan lokal.[6]

Berdeda dengan pendapat Hairit Studi
dinamika pendidikan Islam multikultural di
lembaga pendidikan Muhammadiyah dengan
pendekatan historiografi menekankan pada
nilai-nilai moderat dan pluralistik. Pendidikan
Islam Muhammadiyah mengajarkan nilai
multikulturalisme seperti sikap inovatif,
antisipatif, pluralistik, mandiri, dan moderat
sebagai ciri khas yang membedakan dari
lembaga lain.[21]

Sejalan dengan itu, penelitian Atin Hasanah
tentang genealogi dan jejaring lembaga
pendidikan Islam di Indonesia memperkuat
pemahaman bahwa perkembangan lembaga
pendidikan Islam dapat dibagi ke dalam tiga
fase utama: pertama, fase pembentukan
pesantren tradisional yang menekankan aspek
moral dan spiritual; kedua, fase modernisasi
madrasah yang muncul sebagai respons
terhadap  kolonialisme dan kebutuhan
rasionalisasi sistem pendidikan; ketiga, fase
globalisasi pendidikan Islam yang ditandai
dengan munculnya jejaring akademik dan
kerja sama internasional.[6] Ketiga fase
tersebut dapat ditemukan dalam perjalanan
Darussolah: dimulai dari model tradisional
berbasis pengajian kitab, kemudian meng-
adopsi sistem administrasi dan kurikulum
formal madrasah, hingga kini bertransformasi
menjadi lembaga yang terbuka terhadap kerja
sama lintas lembaga dan lintas budaya.

Sementara itu, berbeda dengan temuan mu’ti
tentang dinamika pendidikan Islam multi-
kultural di lembaga Muhammadiyah yang
lebih menekankan pada nilai-nilai pluralisme,
inovasi, dan moderasi,[22] Darussolah
menempuh pendekatan transformatif berbasis
kearifan lokal yang menanamkan toleransi
dan rekonsiliasi sosial dalam konteks
masyarakat pasca-lokalisasi. Nilai-nilai
multikultural seperti tasamuh (toleransi),
ta‘awun (Kerjasama), dan islah (perdamaian)
dihidupkan melalui interaksi sosial antara
santri dan warga, menunjukkan bahwa
pesantren dapat menjadi model pendidikan
Islam multikultural yang Kkhas Nusantara
berpijak pada tradisi, namun berorientasi
pada peradaban global dan kemanusiaan
universal.

Hasil Penelitian ini menunjukkan bahwa
Pondok Pesantren Darussolah di Kampung
Kajang, Kelurahan Singa Geweh, Kecamatan
Sangatta Selatan, Kutai Timur, merepresen-
tasikan bentuk nyata dari genealogi dan
dinamika pendidikan Islam multikultural di
tingkat akar rumput. Pesantren ini tumbuh
dari basis tradisi keilmuan klasik yang
diwariskan oleh pendirinya, KH. Darsono,
kemudian dikembangkan oleh para penerus-
nya seperti Ibu Nyai Siti Munfiatik, Ustadz
Habib Masluki, dan Ibu Nyai Darsono, dengan
mengadaptasi pendekatan pendidikan yang
lebih terbuka, kontekstual, dan responsif
terhadap perubahan sosial. Berada di wilayah
yang dahulu dikenal sebagai kawasan
lokalisasi, pesantren ini berhasil mentransfor-
masikan lingkungan tersebut menjadi pusat
pembinaan moral dan spiritual masyarakat,
sekaligus ruang dialog sosial antarwarga
dengan berbagai latar belakang. Hasil temuan
lapangan memperlihatkan bahwa Darussolah
bukan hanya lembaga keagamaan, melainkan
juga agen perubahan sosial yang menegaskan
fungsi kelembagaan Islam sebagai pilar
integrasi nilai, moral, dan kebinekaan. Dengan
demikian, Darussolah mencerminkan model
pendidikan Islam yang tidak hanya
berorientasi pada transfer ilmu agama, tetapi
juga pada rekonstruksi budaya dan
humanisasi masyarakat secara berkelanjutan.

. Dinamika Pendidikan Islam dalam Konteks

Sosial Multikultural

Realitas sosial masyarakat Indonesia yang
plural menuntut lembaga pendidikan Islam
untuk mampu menghadirkan pendekatan

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

42



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

yang inklusif.[23] Pendidikan Islam tidak lagi
hanya berorientasi pada transmisi ilmu
agama, tetapi juga pada pengembangan
kesadaran sosial dan kemanusiaan.[24]
Konsep pendidikan multikultural yang
menekankan pentingnya pengakuan terhadap
perbedaan budaya dan partisipasi setara
dalam ruang pendidikan.[25] Prinsip ini
sejalan dengan nilai-nilai Qur’ani seperti
ta‘aruf (saling mengenal) dan tasamuh
(toleransi).

Dalam konteks ini, madrasah, pesantren,
dan universitas Islam telah berperan sebagai
ruang sosial bagi perjumpaan budaya dan
agama.[26] Misalnya, banyak pesantren yang
membuka diri terhadap pembelajaran lintas
budaya, kegiatan sosial lintas agama, dan
dialog kemanusiaan. Dinamika ini
menegaskan bahwa pendidikan Islam mampu
berfungsi sebagai agen integrasi sosial yang
mendukung kohesi nasional.

Namun, tantangan tetap ada, seperti
munculnya arus ideologis yang eksklusif,
dominasi kurikulum  konservatif, dan
kurangnya integrasi nilai multikultural dalam
sistem pendidikan. Oleh karena itu, perlu
dilakukan revitalisasi kelembagaan
pendidikan Islam agar mampu memadukan
antara orthodoxy keilmuan Islam dan openness
terhadap keberagaman budaya.

Dinamika pendidikan Islam dalam konteks
masyarakat multikultural menuntut lembaga
pendidikan Islam untuk beradaptasi secara
kreatif terhadap perubahan sosial, kultural,
dan politik yang terjadi di sekitarnya. Pondok
Pesantren Darussolah merupakan contoh
konkret lembaga pendidikan Islam yang
mampu menavigasi perubahan tersebut
secara konstruktif. Berdiri di kawasan yang
dahulu dikenal sebagai daerah lokalisasi,
pesantren ini menghadapi tantangan sosial
yang kompleks—mulai dari stigma sosial,
disorientasi moral masyarakat sekitar, hingga
keterbatasan sumber daya manusia. Namun,
melalui kepemimpinan KH. Darsono sebagai
pendiri dan dilanjutkan oleh Ibu Nyai Siti
Munfiatik, Ustadz Habib Masluki, dan Ibu Nyai
Darsono, pesantren ini mengembangkan
model pendidikan berbasis transformasi sosial
dan inklusivitas nilai. Proses pendidikan di
Darussolah tidak hanya berorientasi pada
transmisi ilmu agama (ta'lim al-din), tetapi
juga pada pembentukan kesadaran sosial dan
moral masyarakat yang plural. Hal ini sejalan
dengan pendapat Raihan Azaki dkk Pesantren

berfungsi sebagai wadah rekonsiliasi sosial,
tempat para santri dan warga belajar hidup
berdampingan dalam perbedaan, serta
membangun kesadaran keagamaan yang tidak
eksklusif tetapi partisipatif dan terbuka.[27]
Dalam praktiknya, dinamika pendidikan
Islam multikultural di Darussolah tercermin
dari cara lembaga ini mengintegrasikan
pendidikan formal, nonformal, dan informal.
Selain kegiatan pengajian kitab klasik yang
menjadi ciri Khas pesantren tradisional,
Darussolah juga membuka ruang bagi
pelatihan keterampilan, kegiatan kewira-
usahaan, dan pendidikan masyarakat berbasis
lingkungan. Kurikulum yang diterapkan tidak
hanya berorientasi pada hafalan teks-teks
keagamaan, tetapi juga diarahkan pada
penguatan kompetensi sosial dan karakter
toleran santri. Hal ini sejalan Supriyandi dkk
bahwa  paradigma  pendidikan I[slam
multikultural yang menekankan pentingnya
learning to live together belajar hidup bersama
dalam perbedaan.[28] Dalam wawancara
dengan Ibu Nyai Siti Munfiatik, beliau
menegaskan bahwa “tujuan utama pendidikan
di Darussolah bukan hanya mencetak santri
yang alim, tetapi juga manusia yang mampu
memahami realitas sosial dengan kasih sayang
dan tanggung jawab.” Pernyataan ini
menggambarkan orientasi baru pendidikan
I[slam yang berakar pada nilai-nilai rahmatan
lil ‘alamin, menjadikan Islam sebagai kekuatan
moral untuk membangun harmoni sosial.
Lebih jauh, dinamika pendidikan multi-
kultural di pesantren ini juga menunjukkan
adanya pola interaksi sosial inklusif antara
komunitas pesantren dan  masyarakat
sekitar.[29] Setelah kawasan lokalisasi ditutup
oleh pemerintah, Darussolah menjadi pusat
kegiatan sosial-keagamaan yang mampu
merehabilitasi kondisi sosial masyarakat
setempat. Program seperti pengajian umum,
pelatihan baca Qur’an untuk warga dewasa,
kegiatan majelis taklim perempuan, dan
pendidikan anak usia dini berbasis pesantren
menjadi bentuk nyata integrasi antara
pendidikan Islam dan pemberdayaan sosial.

Nilai-nilai tasamuh (toleransi), ta‘awun
(kerjasama), dan ‘adl (keadilan sosial) bukan
sekadar konsep teoretis, melainkan

diinternalisasi melalui praktik kehidupan
sehari-hari. Di sinilah terlihat bagaimana
pesantren berfungsi sebagai agen moderasi
beragama dan laboratorium multikulturalisme
Islam, sebagaimana Pendapat Riyadi bahwa

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

43



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

pendidikan Islam yang hidup di tengah
masyarakat majemuk harus menjadi wasilah
al-tawasul (jembatan komunikasi)
antarbudaya dan antariman.[30]

Dari perspektif kelembagaan, Darussolah
juga mengalami transformasi signifikan dalam
hal pola Kkepemimpinan dan partisipasi
gender. Peran aktif Ibu Nyai dalam proses
pengajaran, manajemen lembaga, dan
pembinaan masyarakat menunjukkan bahwa
pesantren ini telah mengadopsi nilai-nilai
kesetaraan dan keadilan sosial yang sejalan
dengan prinsip multikulturalisme Islam.
Model ini sekaligus menantang stereotip
patriarkal terhadap lembaga pesantren
tradisional, dengan menunjukkan bahwa
kepemimpinan perempuan dalam pendidikan
Islam tidak hanya mungkin, tetapi justru
memperkuat nilai-nilai kasih, empati, dan
moderasi.[31] Dalam konteks globalisasi dan
pluralisme modern, pola seperti ini
memperlihatkan bahwa pesantren mampu
beradaptasi secara epistemologis dan sosial,
tanpa kehilangan jati diri keislamannya.

Hal ini sejalan dengan hasil Penelitian
Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan
Multikultural Dalam Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam Di Sma Islam Sabilurrosyad
Gasek menjelaskan bahwa internalisasi guru
pendidikan agama Islam dalam menanamkan
nilai-nilai multikultural kepada peserta didik,
dan untuk mengetahui hasil proses
internalisasi pembelajaran pada pembelajaran
pendidikan agama Islam.[32] Penelitian ini
merupakan jenis penelitian deskriptif, dengan
pendekatan kualitatif internalisasi nilai-nilai
pendidikan multikultural menurut Muhaimin,
yang bertujuan untuk memperoleh siklus
internalisasi nilai-nilai pendidikan multikul-
tural. Dari hasil penelitian ini menunjukkan
bahwa guru dapat menanamkan nilai-nilai
sikap yang terkandung dalam nilai-nilai
multikultural dan terimplementasi dalam
kehidupan sehari-hari.[32]JHal ini sejalan
dengan upaya Pondok Darussolah
menghadapi perubahan sosial di lingkungan
lokalisasi yang kompleks.. Fenomena tersebut
tampak jelas di Darussolah, di mana ajaran
klasik seperti akhlaq al-karimah dan tasamuh
dipadukan dengan kegiatan sosial kemasya-
rakatan yang progresif. Hal ini
memperlihatkan bahwa pesantren bukanlah
lembaga yang statis, melainkan entitas
dinamis yang mampu merespons Kkonteks
multikultural secara adaptif.

n

Lebih jauh, dinamika pendidikan Islam
multikultural di Darussolah juga tercermin
dalam hasil penelitian Siti Mahmudah (2020)
di Tarbiyah: Journal of Islamic Education, yang
mengungkap bahwa pesantren-pesantren di
Kalimantan Timur memiliki peran vital dalam
membangun harmoni sosial antarumat ber-
agama melalui program berbasis masyarakat.
Dalam penelitiannya, Mahmudah menemukan
bahwa pendidikan pesantren di daerah-
daerah transisi sosial memiliki kecenderungan
lebih kuat terhadap pembentukan kesadaran
sosial dibanding pesantren di wilayah
perkotaan.[33] Hal yang sama tampak di
Darussolah, di mana program keagamaan dan
sosial berjalan beriringan—seperti pelatihan
wirausaha, pendidikan baca-tulis Al-Qur’an
untuk warga dewasa, serta pengajian lintas
komunitas. Kegiatan-kegiatan tersebut
memperlihatkan wujud nyata dari pendidikan
Islam multikultural yang mengintegrasikan
nilai religiusitas dan kemanusiaan secara
seimbang.

Dalam perspektif lain, hasil penelitian Aura
Fatin Salsa Ikhwani dalam Al-Jami‘ah: Journal
of Islamic Studies menyoroti pentingnya
dimensi gender inclusivity dalam pendidikan
Islam multikultural. Ia berargumen bahwa
partisipasi aktif perempuan dalam
kepemimpinan lembaga pendidikan Islam
memperkuat proses moderasi dan rekonsiliasi
sosial.[34] Dalam konteks Darussolah, peran
Ibu Nyai Siti Munfiatik dan Ibu Nyai Darsono
menjadi bukti nyata dari temuan ini.
Kepemimpinan perempuan di pesantren
tersebut tidak hanya memperluas akses
partisipasi sosial, tetapi juga menumbuhkan
nilai-nilai empati dan kasih sayang yang
menjadi fondasi utama pendidikan
multikultural Islam. Dengan demikian,
pesantren ini tidak hanya menjadi ruang
pembelajaran agama, tetapi juga laboratorium
sosial yang mempraktikkan nilai-nilai
wasathiyah (moderasi), musawah
(kesetaraan), dan ta‘awun (solidaritas).

Dengan mengacu pada ketiga penelitian
tersebut, dapat disimpulkan bahwa
Darussolah menempati posisi strategis dalam
peta pendidikan Islam multikultural di
Indonesia. la merepresentasikan integrasi
antara genealogi keilmuan Islam klasik, praktik
sosial lokal, dan orientasi global pendidikan
Islam modern. Melalui pendekatan sosial-
transformatif, pesantren ini tidak hanya
meneguhkan identitas keislamannya, tetapi

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

44



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

juga menjadi model pendidikan yang
mengharmonikan  pluralitas dan  nilai
universal kemanusiaan. Dinamika pendidikan
di Darussolah menunjukkan bahwa lembaga
pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai
katalis perubahan sosial yang memperkuat
moderasi beragama di tengah kemajemukan
masyarakat.

Analisis terhadap dinamika pendidikan
Islam di Pondok Pesantren Darussolah
menunjukkan bahwa lembaga ini merupakan
representasi konkret dari konsep pendidikan
Islam multikultural berbasis transformasi
sosial. Melalui pendekatan yang menekankan
integrasi antara ajaran Islam normatif dan
nilai-nilai sosial inklusif, pesantren ini telah
mempraktikkan model pendidikan yang
bersifat transformatif-dialogis. Keberhasilan
Darussolah dalam mengubah wilayah eks-
lokalisasi menjadi pusat pembinaan ke-
agamaan dan sosial merupakan bukti bahwa
pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai
agen rekonstruksi moral masyarakat.
Fenomena ini memperkuat teori cultural
brokerage Azyumardi Azra (2019), yang
menyatakan bahwa pesantren berperan
sebagai mediator antara nilai-nilai agama dan
realitas sosial majemuk. Pola pembelajaran
yang dikembangkan di Darussolah
menegaskan bahwa Islam tidak hanya
diajarkan sebagai sistem teologis, tetapi juga
dipraktikkan sebagai etika sosial yang mampu
merangkul perbedaan dan membangun
harmoni. Dalam konteks ini, pesantren men-
jadi laboratorium sosial yang mewujudkan
prinsip rahmatan lil ‘alamin dalam praksis
kehidupan sehari-hari.

Lebih lanjut, Penelitian ini memperlihatkan
bahwa dinamika pendidikan Islam multikul-
tural di Darussolah tidak hanya terletak pada
aspek kurikulum dan metodologi pengajaran,
tetapi juga pada struktur kelembagaan dan
kepemimpinan yang progresif. Peran aktif Ibu
Nyai Siti Munfiatik dan Ibu Nyai Darsono
menunjukkan adanya kesadaran gender
dalam pengelolaan pendidikan Islam yang
sejalan dengan temuan Nurul Fadilah (2022)
di Al-Jami‘ah Journal of Islamic Studies, bahwa
kepemimpinan perempuan berkontribusi
signifikan terhadap proses moderasi sosial
dan pendidikan inklusif. Integrasi nilai-nilai
tasamuh, ta‘awun, dan musawah dalam
aktivitas pesantren mengindikasikan adanya
pendekatan holistik terhadap pendidikan
Islam — di mana pendidikan tidak hanya

dipahami sebagai transfer pengetahuan, tetapi
juga sebagai sarana pembentukan karakter
multikultural. Dengan  demikian, hasil
penelitian ini memperkuat posisi Darussolah
sebagai model pesantren modern yang
mampu mengintegrasikan genealogi keilmuan
klasik, praktik sosial lokal, dan orientasi global
pendidikan Islam, menjadikannya bagian dari
evolusi kelembagaan Islam yang bergerak dari
eksklusivisme menuju inklusivitas, dari
dogmatisme menuju dialog, dan dari ortodoksi
menuju praksis sosial kemanusiaan.

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa
dinamika pendidikan Islam dalam Kkonteks
multikultural di Pondok Pesantren Darussolah
mencerminkan pola integratif antara tradisi
keilmuan Islam klasik dan nilai-nilai
pendidikan modern yang inklusif. Pola
tersebut tampak dari proses pembelajaran
yang tidak hanya menekankan pada
penguasaan ilmu agama (‘ulum al-diniyyah),
tetapi juga pada internalisasi nilai toleransi,
dialog, dan penghargaan terhadap perbedaan
budaya serta agama. Lembaga ini mampu
mengembangkan pendekatan multikultural
berbasis tafsir sosial terhadap ajaran Islam, di
mana teks-teks klasik digunakan untuk
menumbuhkan kesadaran kemanusiaan dan
kebangsaan. Dengan demikian, pesantren ini
tidak sekadar menjadi pusat transmisi ilmu
agama, tetapi juga menjadi arena rekonstruksi
pemikiran Islam yang kontekstual terhadap
tantangan  pluralitas dan  globalisasi,
sebagaimana sejalan dengan arah integrasi
keilmuan yang juga berkembang di Fakultas
[Imu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan
Kalijaga.

. Kelembagaan Islam sebagai Agen Moderasi

dan Integrasi Sosial

Dalam era modern, kelembagaan
pendidikan Islam memiliki peran strategis
sebagai agen moderasi beragama dan
perdamaian sosial.[35] Konsep moderasi
beragama (wasathiyyah) menekankan
keseimbangan antara keyakinan dan keter-
bukaan terhadap perbedaan.[36] Lembaga
I[slam seperti pesantren dan universitas Islam
dapat menjadi katalis dalam menanamkan
nilai-nilai toleransi, empati sosial, dan dialog
antaragama. Pendidikan multikultural dalam
kelembagaan Islam tidak hanya sekadar
pengakuan terhadap perbedaan, tetapi juga
penanaman nilai  ukhuwah  insaniyyah
(persaudaraan kemanusiaan) dan ukhuwah

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

45



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

wathaniyyah (persaudaraan kebangsaan).
Integrasi nilai-nilai ini sejalan dengan visi Al-
Qur'an tentang masyarakat yang beragam
tetapi bersatu dalam keadilan dan kasih
sayang.[37]

Kelembagaan pendidikan Islam memiliki
peran strategis sebagai agen integrasi sosial
dan moderasi beragama, terutama di tengah
masyarakat multikultural yang kian kompleks.
Dalam konteks historis, lembaga-lembaga
pendidikan Islam seperti pesantren telah
berfungsi tidak hanya sebagai pusat transmisi
ilmu-ilmu keagamaan (tafaqquh fi al-din),[38]
tetapi juga sebagai agen transformasi sosial
yang membangun keseimbangan antara
tradisi keislaman dan realitas sosial. Di sinilah
pendidikan Islam memainkan fungsi ganda:
pertama, menjaga kontinuitas  tradisi
keilmuan Islam klasik yang bersumber dari
sanad keilmuan para ulama; dan kedua,
merespons  perubahan  sosial dengan
pendekatan dialogis yang mengedepankan
nilai tawassuth (moderat), tawazun
(seimbang), tasamuh (toleran), dan i‘tidal
(adil).[39] Dalam kerangka inilah Pondok
Pesantren Darussolah di Kampung Kajang,
Sangatta Selatan, Kutai Timur, tampil sebagai
model kelembagaan Islam yang berperan aktif
dalam membangun integrasi sosial-religius di
wilayah yang semula dikenal sebagai daerah
lokalisasi, dan kini bertransformasi menjadi
kawasan religius yang hidup dengan semangat
pembinaan moral dan sosial.

Transformasi kelembagaan yang dilakukan
oleh Pondok Pesantren Darussolah menun-
jukkan dinamika nyata peran pesantren
sebagai agen moderasi sosial. Wawancara
dengan Ibu Nyai Siti Munfiatik, Ustadz Habib
Masluki, dan Ibu Nyai Darsono menegaskan
bahwa kehadiran pesantren di kawasan
tersebut bukan semata untuk mendirikan
lembaga pendidikan formal, melainkan juga
untuk merehabilitasi nilai-nilai sosial yang
terdegradasi akibat masa lalu kawasan itu.
Melalui kegiatan keagamaan, pengajian, dan
pendidikan berbasis masyarakat, pesantren
ini berhasil membangun ruang sosial baru
yang mengintegrasikan warga sekitar dalam
semangat keislaman yang terbuka, toleran,
dan inklusif. Hal ini menegaskan bahwa
lembaga pendidikan Islam tidak hanya
mengajarkan pengetahuan agama, tetapi juga
menjadi mediator antara nilai tradisi dan
tantangan modernitas. Dengan pendekatan
sosial-keagamaan yang berbasis partisipatif

dan keteladanan, pesantren Darussolah
berfungsi sebagai social stabilizer dan cultural
integrator yang memperkuat solidaritas sosial
di tengah masyarakat heterogen Kutai Timur.

Peran integratif dan moderatif ini juga
dapat dibaca secara teoretis melalui Penelitian
genealogis pendidikan Islam yang dikembang-
kan oleh Fakultas Ilmu Tarbiyah dan
Keguruan UIN Sunan Kalijaga. Sejak
berdirinya pada tahun 1951, arah keilmuan
pendidikan Islam di Indonesia selalu bergerak
dalam ketegangan antara pengaruh Timur
Tengah yang bercorak teologis-dogmatis dan
Barat yang bercorak empiris-sekuler. Namun
sejak tahun 2007, mulai muncul model
integratif yang mengupayakan dialektika
antara dua kutub tersebutdan gagasan ini
secara praksis justru telah hidup di lembaga-
lembaga seperti pesantren Darussolah.
Integrasi nilai ulum ad-din dengan pendekatan
sosial modern dalam pembinaan masyarakat
lokal menunjukkan  bahwa  moderasi
beragama tidak hanya wacana normatif, tetapi
juga praksis sosial yang mengakar.

Secara konseptual, penelitian Atin Hasanah
(2019) tentang Genealogi dan Jejaring
Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia
menemukan bahwa lembaga pendidikan Islam
mengalami tiga fase: fase pembentukan
pesantren tradisional, fase modernisasi
madrasah akibat kolonialisme, dan fase
globalisasi  pendidikan  Islam  melalui
kolaborasi akademik. Ketiga fase ini tercermin
dalam transformasi Pondok Darussolah—
yang berawal dari model tradisional berbasis
tafagquh fi al-din, kemudian mengadaptasi
kurikulum formal madrasah, hingga menjalin
kerja sama dengan lembaga pendidikan dan
tokoh masyarakat. Sementara penelitian
Hairit (2021) tentang Dinamika Pendidikan
Islam Multikultural di Lembaga
Muhammadiyah menekankan dimensi nilai-
nilai pluralistik, inovatif, dan moderat sebagai
ciri khas pendidikan Islam modern. Jika
Muhammadiyah merepresentasikan model
modernistik, maka  pesantren  seperti
Darussolah memperlihatkan model grassroot
moderation—yakni moderasi sosial yang lahir
dari proses pengabdian langsung di tengah
masyarakat dengan kultur lokal yang
beragam.

Temuan dari beberapa pendapat dalam
jurnal juga memperkuat hal ini. Misalnya,
penelitian Morano Foadi dalam EU Citizenship
and Religious Liberty in an Enlarged Europe,”

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

46



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

European Law Journal menunjukkan bahwa
pesantren berperan dalam membangun
“masyarakat religius yang toleran” melalui
model pembelajaran berbasis komunitas.[40]
Jannah DKK menegaskan bahwa pendidikan
Islam berbasis pesantren memiliki
kemampuan mengelola keberagaman sosial
melalui nilai ukhuwah insaniyah dan ukhuwah
wathaniyah.[41] Sementara Safitri dalam
Jurnal Moderasi dan Integrasi Islam Nusantara
mengungkap bahwa pesantren menjadi pusat
produksi nilai moderasi yang paling efektif
karena adanya kombinasi antara kepemim-
pinan karismatik kiai dan sistem pendidikan
berbasis keteladanan moral[42]. Dengan
demikian, kehadiran pesantren Darussolah
dapat dibaca sebagai representasi empiris dari
konsepsi teoretik kelembagaan Islam yang
berfungsi sebagai agen integrasi dan moderasi
sosial.

Dari hasil analisa dan perbandingan
literatur tersebut, dapat disimpulkan bahwa
peran kelembagaan Islam tidak sekadar
normatif sebagai lembaga pendidikan agama,
melainkan  juga  transformatif  dalam
membangun masyarakat inklusif. Pesantren
Darussolah membuktikan bahwa ketika
lembaga Islam bersandar pada nilai-nilai
keilmuan yang mendalam sekaligus adaptif
terhadap  konteks sosial, ia mampu
melahirkan praktik moderasi beragama yang
berakar pada realitas lokal. Kelembagaan
semacam ini menjadi model ideal bagi
pengembangan pendidikan Islam multikul-
tural di masa depan: lembaga yang tidak
hanya mengajarkan agama, tetapi juga
menumbuhkan empati sosial, memperkuat
kohesi masyarakat, dan membangun jembatan
antara tradisi dan modernitas.

Dari paparan tersebut menunjukkan bahwa
Pondok Pesantren Darussolah di Kampung
Kajang, Sangatta Selatan, memiliki peran
signifikan sebagai agen integrasi sosial dan
moderasi beragama di tengah masyarakat
multikultural. Keberadaan pesantren di
kawasan yang dulunya merupakan daerah
lokalisasi menunjukkan perubahan sosial yang
sangat mendasar: dari ruang sosial yang
rentan terhadap degradasi moral menjadi
pusat pengembangan nilai keagamaan dan
sosial yang moderat. Berdasarkan wawancara
dengan Ibu Nyai Siti Munfiatik, Ustadz Habib
Masluki, dan Ibu Nyai Darsono, diketahui
bahwa keberhasilan pesantren tidak hanya
terletak pada aspek pendidikan formal dan

pengajaran kitab, tetapi juga pada pendekatan
sosial partisipatif yang membangun kesadaran
keagamaan masyarakat secara bertahap.
Pesantren  mengintegrasikan  pendidikan
moral, kegiatan keagamaan, dan pembinaan
sosial dalam satu sistem yang kohesif,
sehingga menjadi sarana rekonsiliasi sosial
pasca penutupan lokalisasi oleh pemerintah.

Hal ini diperkuat oleh sejumlah Penelitian
akademik yang menegaskan peran pesantren
sebagai basis integrasi sosial. Mashuri dkk.
(2019) dalam Islam  Futura Journal
menjelaskan bahwa spiritualitas pesantren
membentuk kesadaran multikultural dan
menjadi jembatan antara nilai agama dan
pluralitas sosial. Sutomo, Musnandar &
Alzitawi (2022) menemukan bahwa pesantren
memperkuat modal sosial (social capital)
melalui jaringan keagamaan dan kegiatan
kemasyarakatan, yang berdampak langsung
pada meningkatnya solidaritas antarwarga
lintas latar belakang budaya. Sementara
Budiwiranto (2020) menguraikan bahwa
modernisasi pesantren mendorong terjadinya
transformasi fungsi dari lembaga keagamaan
tradisional menjadi agen pembangunan
komunitas berbasis nilai Islam.

Dengan demikian, hasil penelitian ini
menegaskan bahwa Pondok Pesantren
Darussolah merupakan contoh konkret dari
implementasi kelembagaan Islam yang
berfungsi ganda menjaga tradisi keilmuan
Islam  klasik  sekaligus  menumbuhkan
moderasi sosial di tingkat akar rumput. Nilai-
nilai tawassuth, tawazun, tasamuh, dan i’tidal
yang diajarkan di pesantren ini telah
membentuk ruang dialog sosial yang
harmonis, mengikis stigma masa lalu kawasan
tersebut, dan memperkuat kohesi masyarakat
Kutai Timur. Pesantren Darussolah, melalui
kombinasi antara kharisma kiai, keteladanan
moral, dan sistem pendidikan berbasis komu-
nitas, terbukti menjadi model kelembagaan
[slam yang relevan untuk pengembangan
pendidikan Islam multikultural dan moderasi
beragama di Indonesia.

Berdasarkan analisis di atas, dapat
dikembangkan suatu pemahaman baru bahwa
genealogi kelembagaan pendidikan Islam
tidak berhenti pada dimensi historis semata,
melainkan terus mengalami proses
transformasi sosial yang dinamis dan
kontekstual. Pesantren Darussolah di Sangatta
Selatan menjadi bukti nyata pengembangan
model pendidikan Islam berbasis pember-

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

47



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

dayaan masyarakat, yang mengintegrasikan
nilai-nilai keislaman dengan realitas sosial
multikultural. Melalui pendekatan dakwah
humanis dan  pendidikan  partisipatif,
pesantren ini mengembangkan fungsi ganda:
sebagai lembaga transmisi ilmu keagamaan
dan sebagai pusat rekonstruksi sosial yang
menumbuhkan kesadaran moral, moderasi
beragama, dan solidaritas sosial. Dengan
demikian, analisis terhadap Darussolah
menegaskan adanya perluasan paradigma
pendidikan Islam dari sekadar lembaga
keagamaan menuju lembaga sosial-trans-
formasional yang adaptif terhadap tantangan
modernitas dan keberagaman masyarakat
Indonesia.

SIMPULAN DAN SARAN

. Simpulan

Simpulan penelitian ini menunjukkan
bahwa pendidikan Islam di Indonesia berakar
kuat pada tradisi keilmuan klasik, namun
terus berdialog dengan konteks sosial dan
intelektual modern. Pesantren, sebagai
lembaga inti, tidak hanya berfokus pada
pendalaman agama, tetapi juga pada
pembentukan masyarakat beradab dan
berpengetahuan. Studi di Pondok Pesantren
Darussolah Sangatta Selatan menegaskan
peran pesantren sebagai model pendidikan
Islam yang moderat, inklusif, dan partisipatif
dalam mengelola keberagaman sosial. Melalui
nilai-nilai tawassuth, tasamuh, dan tawazun,
pesantren ini berhasil menciptakan harmoni
sosial di masyarakat heterogen. Dengan
demikian, pendidikan Islam berfungsi sebagai
agen integrasi dan moderasi sosial yang
menjembatani tradisi dan modernitas serta
memperkuat peran Islam dalam membangun
peradaban damai di Indonesia.

. Saran

Disarankan agar pesantren dan lembaga
pendidikan Islam terus memperkuat kapasitas
kelembagaan dengan mengintegrasikan nilai-
nilai  keislaman klasik dan  prinsip
multikulturalisme dalam kurikulum. Model
pendidikan partisipatif seperti di Pondok
Pesantren Darussolah Sangatta Selatan perlu
dikembangkan dan direplikasi di berbagai
daerah sebagai contoh pendidikan Islam yang
moderat, inklusif, dan transformatif. Selain itu,
kolaborasi antara pesantren, pemerintah, dan
masyarakat lokal perlu ditingkatkan untuk
memperkuat peran pendidikan Islam sebagai
agen integrasi sosial. Riset lanjutan tentang

genealogi pendidikan Islam di Indonesia juga
penting  dilakukan guna memperkaya
khazanah keilmuan dan memperkuat dasar
kebijakan pendidikan Islam yang kontekstual
dan berkeadilan.

DAFTAR RUJUKAN

A. A. Fajarudin, “Pesantren: a Potrait of Education
and Islamic Social History,” J. Islam. Educ.
Res., vol. 5, no. 2, pp. 91-108, 2024.

A. A. Riyadi, “Studi Islam dan Radikalisme
Pendidikan dalam Konteks Masyarakat
Majemuk,” Intelegensia ]. Pendidik. Islam,
vol. 3, no. 1, 2015.

A. Abdellah and A. Haridy, “Medieval Muslim
thinkers on foreign language pedagogy: The
case of Ibn Khaldun,” Lingua, vol. 193, pp.

62-71, 2017, doi:
https://doi.org/10.1016/j.lingua.2017.05.0
01.

A. Azra, “Genealogy of Indonesian islamic
education: Roles in the modernization of
muslim society,” Herit. Nusant. Int. . Relig.
Lit. Herit,, vol. 4, no. 1, pp. 85-114, 2015.

A. F. S. Ikhwani, “Perempuan dan Moderasi
Beragama Membangun Jembatan
Kerukunan di Nusantara”.

A. Hairit, “Dinamika Pendidikan Islam
Multikultural Perspektif Lembaga
Pendidikan Muhammadiyah,” J. Islam. Educ.
Policy, vol. 5, no. 1, 2020.

A. Halim and M. Maskuri, “Kompetensi
Multikultural Guru Pendidikan Agama
Islam,” Pendidik. Multikultural, vol. 5, no. 1,
pp. 120-137,2021.

A. Hasanah, “Genealogi Pendidikan Pesantren
sebagai Pembentuk Tradisi Islam di
Indonesia:  Genealogy of Pesantren
Education as the Shaper of Islamic
Traditions in Indonesia,” Scaffolding J.
Pendidik. Islam dan Multikulturalisme, vol.
3, no. 2, pp. 95-108, 2021.

A. Jornet, W. R. Penuel, M. Esteban-Guitart, and S.
Akkerman, “Socio-educational ecologies for
learning, social change, and future thinking:
Expanding educational psychology’s
boundaries,” Acta Psychol. (Amst)., vol. 258,
p. 105156, 2025, doi:
https://doi.org/10.1016/j.actpsy.2025.105

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

48



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

156.
A. Mu'ti, “Local wisdom-based multicultural
education: Muhammadiyah experience,”

Intellect. Discourse, vol. 33, no. 1, 2025.

A. Muhajir, “Inclusion of pluralism character
education in the Islamic modern boarding
schools during the pandemic era,” J. Soc.
Stud. Educ. Res., vol. 13, no. 2, pp. 196-220,
2022,

A. Muhtarom, S. Fuad, and T. Latif Moderasi
beragama: konsep, nilai, dan strategi
pengembangannya di pesantren. Yayasan
Talibuana Nusantara, 2020.

A. N. Harisah, “Pesantren Sebagai Lembaga
Dakwah Perubahan Sosial Budaya,” Al-
Riwayah ]. Kependidikan, vol. 12, no. 1, pp.
1-22,2020.

A. Zakaria, A. T. Raya, M. Saihu, and S. Rokim,
“Perspektif Al-Quran Dalam Keseimbangan
Beragama: Menakar Moderasi Beragama
Melalui Maqashid Syariaha,” Al-Tadabbur J.
IImu Al-Qur’an dan Tafsir, vol. 9, no. 02, pp.
369-386, 2024.

B. Nurhamidin, S. Mokodenseho, H. Mokodompit,
A. Bahansubu, and P. Rumondor,
“Transformasi Otoritas Keagamaan Di Era
Digital, Analisis Sosiologis Terhadap
Pergeseran Pola Otoritas Ulama Di Media
Sosial,” J. Educ. Relig. Perspect., vol. 1, no. 1,
pp. 39-48, 2025.

m

. Qotrunada, I. F. Azizah, S. Alawiyah, A. N.
Anwar, and A. Fadhil, “Tantangan
Pesantren Tradisional di Era Globalisasi:
Tinjauan Sosiologis terhadap Pergeseran
Fungsi Sosial Pendidikan Islam,” J. Ilmu
Pendidik. dan Sos., vol. 4, no. 2, pp. 154-162,
2025.

. D. Pradipta, R. Azaki, and T. Zulkarnain,
“Peran Pesantren dalam Pembentukan
Kesadaran Politik Islam di Indonesia,” Polit.
Islam, vol. 4, no. 1, pp. 90-110, 2025.

H. H. Safitri, “Penguatan Moderasi Beragama
Melalui Nilai-nilai Al-Qur'an dalam Tradisi
Wungon di Pemalang,” Penguatan Moderasi
Beragama Melalui Nilai-nilai  Al-Qur’an
dalam Tradisi Wungon di Pemalang, vol. 10,
no. 1, pp. 1-14, 2024.

[. de Groot, M. Leijgraaf, and A. van Dalen,

“Towards culturally responsive and
bonding-oriented  teacher  education,”
Teach. Teach. Educ., vol. 121, p. 103953,

2023, doi:
https://doi.org/10.1016/j.tate.2022.10395
3.

I. N. Jannah, R. Rodliyah, and L. Usriyah, “Cultural
Transformation in Religious Activities
Based on Ahlussunnah Wal Jama’ah Values
in Islamic Boarding Schools,” Nazhruna J.
Pendidik. Islam, vol. 6, no. 2, pp. 306-319,
2023.

. Zakariya, M. Maskuri, and M. F. Hidayatullah,
“Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan
Multikultural Dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam Di Sma Islam
Sabilurrosyad Gasek,” Vicratina J. IIm.
Keagamaan, vol. 6, no. 6, pp. 32-40, 2021.

K. A. R. Indonesia, “Konsep Tawassuth, Tawazun
Dan Tasamuh”.

L. Idrus, “PESANTREN, KYAI DAN TAREKAT
(Potret Sejarah Pendidikan Islam di
Indonesia),” Al-Din J. Dakwah Dan Sos.
Keagamaan, vol. 6, no. 2, 2020.

M. A. M. Permadi, W. K. Sya’ban, and H. Hilalludin,
“T Transformasi Pendidikan Islam: Studi
Komparatif Sistem Pengajaran di Pesantren
Tradisional dan Pesantren Modern:
Transformasi Pendidikan Islam: Studi
Komparatif Sistem Pengajaran di Pesantren
Tradisional dan Pesantren Modern,” TIME
Transform. Islam. Manag. Educ. J., vol. 2, no.
1, pp- 25-31, 2025.

M. A. Nuryatno, “Islamic education in a pluralistic
society,” Al-Jami’ah ]. Islam. Stud., vol. 49,
no. 2, pp- 411-431, 2011.

M. Bakri, Islam dan Moderasi Beragama.
MALANG: Edulitera (Anggota IKAPI No.
211/JT1/2019), 2024.

M. Chasanah, “Genealogi Dan Jejaring Lembaga
Pendidikan Islam Indonesia Dengan
Lembaga Pendidikan Islam Dunia: Sejarah,
Pengaruh, Dan Dinamika Global,” Pendas ]J.
Ilm. Pendidik. Dasar, vol. 10, no. 01, 2025.

M. Munir, M. Maskuri, and T. Al Anshori,
“Internalisasi Nilai-Nilai Budaya Religius
Melalui Program Keagamaan Untuk
Membentuk Karakter Peserta Didik Di

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

49



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50)

Sekolah  Menengah Pertama  Bahrul
Maghfiroh Kota Malang,” Vicratina J. IIm.
Keagamaan, vol. 10, no. 6, 2025.

M. Roqib, “Increasing social class through islamic
boarding schools in Indonesia,” J. Soc. Stud.
Educ. Res., vol. 12, no. 2, pp. 305-329, 2021.

M. Nematpour, O. Oshriyeh, and M. Ghaffari,
“Behind the invisible walls: Understanding
constraints on Muslim solo female travel,”
Tour. Manag. Perspect., vol. 50, p. 101213,

2024, doi:
https://doi.org/10.1016/j.tmp.2023.10121
3.

M. Sandelowski, “Whatever happened to
qualitative description?,” Res. Nurs. Health,
vol. 23, no. 4, pp. 334-340, 2000.

R. Basori, T. ]. Raharjo, Y. Arief, and P. Titin,

“Inovasi Manajemen Perubahan Pada
Sistem Pendidikan Pondok Pesantren
Asrama  Perguruan Islam  Tegalrejo

Magelang Di Era Modern,” 2023, Universitas
Negeri Semarang.

R. Rahmawati et al, “Perkembangan Pondok
Pesantren: Warisan Dan Transformasi
Pendidikan Islam,” SENTRI J. Ris. Ilm., vol. 3,
no. 1, pp. 380-386, 2024.

R. Supriyandi, K. Pratama, M. P. Syahri, and A.
Asiyah, “Pendidikan Islam multikultural
dan integrasi bangsa, model pendidikan
Islam multikultural serta peran guru dalam
pendidikan Islam multikultural,” Innov. J.
Soc. Sci. Res., vol. 4, no. 1, pp. 8441-8453,
2024.

S. Mahmudah and A. Shafrizal, “Analysis of
Attitude Assessment in Islamic Religious
Education in Elementary Schools,” Pedagog.
J. Islam. Elem. Sch., pp. 171-184, 2022.

S. Morano-Foadi, “EU Citizenship and Religious
Liberty in an Enlarged Europe,” Eur. Law J.,
vol. 16, no. 4, pp. 417-438, 2010.

S. P. Daulay, “Pelaksanaan dakwah bil-hal di
pondok Pesantren Darul Falah Desa Bukit

Berbunga Kecamatan Sosa Kabupaten
Padang Lawas,” 2015, IAIN
Padangsidimpuan.

S. Shah, Education, leadership and Islam: Theories,
discourses and practices from an Islamic
perspective. Routledge, 2015.

S. Sudirman, R. Ramadhita, S. Bachri, and Y.
Whindari, “The transformation of state
islamic higher education institutions into
World-Class University: From globalisation
to institutional values,” Soc. Sci. Humanit.
Open, vol. 12, p. 101705, 2025, doi:
https://doi.org/10.1016/j.ssah0.2025.101
705.

S. Suyadi and S. Sutrisno, “A genealogycal study
of Islamic education science at the Faculty
of llmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan
Kalijaga,” Al-Jami’ah ]. Islam. Stud., vol. 56,
no. 1, pp. 29-58, 2018.

U. Salamah, “Integrasi Nilai-Nilai Islam dan
Kearifan Lokal,” in Proceedings of Annual
Conference for Muslim Scholars, 2024, pp.
1057-1065.

Y. Latif, Inteligensia Muslim dan kuasa: genealogi
inteligensia Muslim Indonesia abad ke-20.
Mizan Pustaka, 2006.

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

50



