
http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

38 

 

 

Genealogi dan Transformasi Kelembagaan Pendidikan 
Islam di Pondok Pesantren Darussolah Sangatta Selatan 

 

Muhammad Yasin1, Maskuri2, Ruwiyanto3, Ahmad Tamim4 
1,2,3,4Universitas Islam Malang, Indonesia 

E-mai: mysgt1978@gmail.com, ruwiyanto99@gmail.com, 22403011022@unisma.ac.id, masykuri@unisma.ac.id    
 

Article Info Abstract 
Article History 
Received: 2025-11-05 
Revised: 2025-12-19 
Published: 2026-01-02 

 
 

Keywords:  
Islamic Education; 
Genealogy; 
Islamic Institutions; 
Dynamics; 
Multiculturalism. 

This study aims to trace the genealogy and dynamics of Islamic education from the 
perspective of multicultural Islamic institutions. Historically, Islamic education has 
developed through a long process influenced by the social, cultural, and political 
contexts of Muslim societies. In the contemporary context, Islamic educational 
institutions are required to be able to adapt to increasingly complex multicultural 
realities. This study uses a qualitative-descriptive approach through historical and 
sociological analysis of classical and modern literature discussing Islamic education, 
institutional theory, and multiculturalism. The results of the study show that 1. the 
genealogy of Islamic education is rooted in the classical Islamic scientific tradition that 
emphasizes character building and spirituality. However, over time, Islamic 
educational institutions have undergone structural and epistemological 
transformations to respond to the challenges of modernity and plurality. 2. The 
dynamics of Islamic education in the multicultural context at the Darussolah Islamic 
Boarding School reflect an integrative pattern between classical Islamic scientific 
traditions and inclusive modern educational values. 3. Pondok Pesantren Darussolah is 
a concrete example of the implementation of a dual-function Islamic institution: 
preserving classical Islamic scholarly traditions while fostering social moderation at 
the grassroots level. 
  

Artikel Info Abstrak 
Sejarah Artikel 
Diterima: 2025-11-05 
Direvisi: 2025-12-19 
Dipublikasi: 2026-01-02 

 
 

Kata kunci: 
Pendidikan Islam; 
Genealogi; 
Kelembagaan Islam; 
Dinamika; 
Multikulturalisme. 

Penelitian ini bertujuan menelusuri genealogi dan dinamika pendidikan Islam dalam 
perspektif kelembagaan Islam multikultural. Secara historis, pendidikan Islam 
berkembang melalui proses panjang yang dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan 
politik masyarakat Muslim. Dalam konteks kontemporer, lembaga pendidikan Islam 
dituntut untuk mampu beradaptasi dengan realitas multikultural yang semakin 
kompleks. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui analisis 
historis dan sosiologis terhadap literatur klasik dan modern yang membahas 
pendidikan Islam, teori kelembagaan, dan multikulturalisme. Hasil Penelitian 
menunjukkan bahwa 1. genealogi pendidikan Islam berakar dari tradisi keilmuan 
Islam klasik yang menekankan pembentukan karakter dan spiritualitas. Namun seiring 
perkembangan zaman, lembaga pendidikan Islam mengalami transformasi struktural 
dan epistemologis untuk menjawab tantangan modernitas dan pluralitas., 2, dinamika 
pendidikan Islam dalam konteks multikultural di Pondok Pesantren Darussolah 
mencerminkan pola integratif antara tradisi keilmuan Islam klasik dan nilai-nilai 
pendidikan modern yang inklusif. 3.Pondok Pesantren Darussolah merupakan contoh 
konkret dari implementasi kelembagaan Islam yang berfungsi ganda: menjaga tradisi 
keilmuan Islam klasik sekaligus menumbuhkan moderasi sosial di tingkat akar rumput. 
 

I. PENDAHULUAN 
Pendidikan Islam memiliki sejarah panjang 

sebagai sistem pendidikan yang membentuk 
peradaban umat Muslim.[1] Sejak masa 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم hingga era modern, pendidikan 
Islam telah berperan sebagai instrumen pem-
binaan akhlak, pengetahuan, dan spiritualitas 
masyarakat.[2] Namun, dinamika sosial, politik, 
dan budaya global telah memunculkan tantangan 
baru terhadap sistem pendidikan Islam,[3] 
terutama dalam konteks masyarakat yang plural 
dan multikultural. 

Pendidikan Islam lahir dalam konteks 
komunitas yang memerlukan transmisi wahyu, 
adab, dan keterampilan sosial-ekonomi. Pada 
masa awal Islam, proses pembelajaran bersifat 
lisan dan kontekstual — halaqah di masjid dan 
majelis ilmiah menjadi pusat pendidikan yang 
memadukan ibadah, pengajaran Al-Qur’an, dan 
pembentukan etika sosial. Seiring berkembang-
nya peradaban Islam klasik, muncul institusi 
formal seperti kuttab, madrasah, dan pusat-pusat 
keilmuan yang mengkodifikasi kurikulum agama 
(Qur’an, hadis, fiqh, tafsir) serta ilmu-ilmu 

mailto:mysgt1978@gmail.com
mailto:ruwiyanto99@gmail.com,%2022403011022@unisma.ac.id
mailto:masykuri@unisma.ac.id


http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

39 

 

rasional (falsafah, matematika, kedokteran). 
Fungsi pendidikan pada tahap ini tidak hanya 
reproduksi doktrin, tetapi juga pembentukan 
obyektivitas ilmiah, kapasitas administratif, dan 
modal sosial yang memungkinkan masyarakat 
Muslim membangun kota dan jaringan 
perdagangan yang kompleks. 

Indonesia sebagai negara dengan masyarakat 
multikultural dan multietnis menjadikan 
pendidikan Islam memiliki tantangan sekaligus 
kesempatan untuk mengembangkan nilai-nilai 
toleransi dan kebhinekaan. Pesantren dan 
madrasah sebagai lembaga-lembaga pendidikan 
Islam memainkan peran penting dalam menjaga 
dan mengembangkan tradisi Islam yang inklusif 
dan multikultural. Pendidikan Islam tidak hanya 
berfokus pada agama, tetapi juga melibatkan 
pemahaman budaya dan sosial yang beragam, 
sehingga pendidikan Islam di Indonesia 
menampilkan misi dasar dalam membangun 
karakter dan etik akhlak yang mulia dengan 
pendekatan multikultural. 

Hal tersebut Sependapat dengan Maghfirotun 
Chasanah tentang genealogi dinamika 
pendidikan Islam di Indonesia dari perspektif 
kelembagaan Islam multikultural menunjukkan 
bahwa Pendidikan Islam di Indonesia mengalami 
tiga fase utama yakni: Fase pembentukan 
pesantren yang berakar dari tradisi keilmuan 
Islam Timur Tengah dan Asia Selatan. Fase 
modernisasi madrasah sebagai respons terhadap 
kolonialisme dan perubahan zaman. Fase 
globalisasi pendidikan Islam dengan kerja sama 
akademik dan adaptasi terhadap tantangan 
global.[4] Hal ini menunjukkan bahwa lembaga 
pendidikan Islam di Indonesia terus mengalami 
perkembangan dan jejaring global, yang turut 
memperkuat peradaban Islam. 

Disisi lain Penelitian genealogi terhadap 
lembaga pendidikan Islam juga menangkap 
dinamika internal terkait integrasi ilmu agama 
dan sains serta penyesuaian terhadap konteks 
global dan lokal, bahkan terdapat pergeseran 
pengaruh dari tradisi Timur Tengah dan tradisi 
sekuler Barat. Pendekatan dialektika integratif 
mulai berkembang di beberapa fakultas 
pendidikan Islam sejak tahun 2007 

Pengembangan pendidikan Islam hari ini 
diarahkan ke pendidikan yang mengakomodasi 
keberagaman budaya dan etnis di Indonesia.[5] 
Kelembagaan pendidikan Islam seperti 
pesantren dan madrasah diharapkan bukan 
hanya sebagai tempat transfer ilmu agama, 
tetapi juga sebagai institusi yang mengajarkan 
nilai-nilai toleransi, persatuan, dan penghargaan 

atas keberagaman.[6] Hal ini selaras dengan misi 
dasar pendidikan Islam yang mengedepankan 
pembentukan akhlak mulia dan karakter bangsa. 

Dengan memahami genealogis dan dinamika 
tersebut dari perspektif kelembagaan yang 
multikultural, lembaga pendidikan Islam di 
Indonesia dapat terus maju dengan basis tradisi 
kuat yang terkoneksi dengan konteks global dan 
lokal,[7] memperkuat kontribusinya dalam 
membangun peradaban Islam yang inklusif dan 
berwawasan luas di Indonesia, pendidikan Islam 
tumbuh dalam lingkungan masyarakat majemuk, 
di mana interaksi antara nilai-nilai keislaman dan 
budaya lokal menjadi ciri khasnya. Lembaga 
seperti pesantren, madrasah, dan universitas 
Islam memiliki kontribusi besar dalam 
pembentukan identitas keislaman yang moderat. 
Akan tetapi, seiring dengan munculnya arus 
globalisasi dan ideologi transnasional, muncul 
tantangan serius bagi lembaga-lembaga ini untuk 
mempertahankan jati diri Islam yang rahmatan 
lil ‘ālamīn sekaligus relevan dengan nilai-nilai 
kemajemukan. 

Oleh karena itu, dari paparan Penelitian ini 
berupaya menelusuri genealogi dan dinamika 
pendidikan Islam dalam perspektif kelembagaan 
multikultural, dengan menyoroti proses historis, 
transformasi sosial, serta peran strategis 
lembaga Islam dalam membangun masyarakat 
toleran dan inklusif. 

 
II. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif-deskriptif dengan metode analisis 
historis dan sosiologis.[8] Sumber data diperoleh 
melalui studi pustaka (library research) terhadap 
karya-karya ilmiah klasik dan kontemporer yang 
berkaitan dengan pendidikan Islam, teori 
kelembagaan, serta gagasan multikulturalisme 
dalam konteks sosial-keagamaan. Pendekatan 
historis digunakan untuk menelusuri akar 
geneologis lembaga pendidikan Islam, sementara 
pendekatan sosiologis digunakan untuk 
memahami interaksi antara pendidikan Islam 
dan dinamika sosial multikultural. 

Proses analisis dilakukan melalui tiga tahap. 
Pertama, identifikasi genealogi kelembagaan 
pendidikan Islam dari masa klasik hingga 
modern. Kedua, analisis dinamika pendidikan 
Islam dalam konteks sosial multikultural, 
termasuk adaptasi kurikulum dan nilai-nilai 
pluralisme. Ketiga, interpretasi peran kelem-
bagaan Islam sebagai agen moderasi beragama 
dan integrasi sosial. Teknik analisis yang 
digunakan adalah hermeneutik dan interpretatif, 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

40 

 

untuk menemukan kesinambungan nilai dan 
makna dari transformasi kelembagaan 
pendidikan Islam sepanjang sejarah. 

 
III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Genealogi Kelembagaan Pendidikan Islam 
Genealogi pendidikan Islam dapat 

ditelusuri sejak masa Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, 
ketika lembaga pendidikan berbentuk halaqah 
di Masjid Nabawi menjadi pusat pembelajaran 
tauhid, Al-Qur’an, dan akhlak. Pada masa 
klasik Islam, lahir lembaga-lembaga seperti 
kuttab dan madrasah Nizhamiyah yang 
mengintegrasikan ilmu agama dan rasional. 
Model pendidikan ini kemudian menyebar ke 
dunia Islam termasuk Nusantara, membentuk 
sistem pesantren sebagai lembaga pendidikan 
khas yang menanamkan ilmu, amal, dan adab. 
Menurut Prof. Maskuri Bakri, pendidikan 
Islam di Indonesia tidak lahir dalam ruang 
kosong, melainkan merupakan hasil dialektika 
antara ajaran Islam dan kebudayaan lokal 
yang telah ada sebelumnya. Proses Islamisasi 
di Nusantara berlangsung secara kultural, 
damai, dan integratif, sehingga nilai-nilai 
Islam mampu menyatu dengan tradisi 
masyarakat setempat tanpa menimbulkan 
benturan social. Pendapat Azyumardi azra 
Genealogy of Indonesian Islamic Education: 
Roles in the Modernization of Muslim Society 
membahas sejarah perkembangan pendidikan 
Islam di Indonesia dan perubahan kelem-
bagaan dari pesantren hingga universitas 
Islam,[9]  

Menurtut Maskuri Bakri dalam Islam dan 
Moderasi Beragama (Kepemimpinan 
tranformatif dengan mentalitas Keteladanan 
mengatakan Tranformasi Leadership adalah 
kepemiminan yang Amanah, kreatif, invatif 
dan bertanggung jawab membawa Lembaga/ 
Organisasi maju dan berkembang.[10] 

Pendapat AA Fajaruddin bahwa Pesantren: 
A Portrait of Education and Islamic Social 
History menggambarkan sejarah pesantren 
sebagai lembaga pendidikan dan agen sosial di 
Indonesia, dengan penekanan pada 
transformasi nilai dan moderasi Islam.[11] 

Transformasi kelembagaan pendidikan 
Islam di Indonesia berjalan melalui tiga fase: 
tradisional, modern, dan kontemporer.[12] 
Fase tradisional ditandai dengan sistem 
pesantren yang menekankan ta’dib 
(pembentukan karakter spiritual). Fase 
modern ditandai dengan lahirnya madrasah 
dan sekolah Islam yang mulai mengintegrasi-

kan kurikulum umum. Fase kontemporer 
menunjukkan kecenderungan globalisasi dan 
integrasi ilmu yang menuntut lembaga Islam 
beradaptasi dengan teknologi, riset, dan nilai-
nilai kemajemukan. Genealogi menurut Yudi 
Latif[13]ini menunjukkan bahwa pendidikan 
Islam memiliki daya lentur yang tinggi dalam 
menghadapi perubahan zaman tanpa 
kehilangan orientasi spiritualnya. 

Secara historis, pendidikan Islam di 
Indonesia tidak dapat dilepaskan dari peran 
pesantren sebagai lembaga pendidikan tertua 
yang berakar pada tradisi keilmuan Islam 
Nusantara.[14] Pesantren berfungsi bukan 
hanya sebagai tempat transmisi ilmu agama, 
tetapi juga sebagai pusat pembinaan moral, 
sosial, dan budaya masyarakat.[15] Dalam 
konteks ini, genealogi kelembagaan 
pendidikan Islam dapat ditelusuri dari 
transformasi[16] fungsi pesantren yang terus 
beradaptasi dengan perubahan zaman dan 
tantangan sosial.[17] Salah satu contoh 
konkret dari dinamika tersebut dapat 
ditemukan pada Pondok Pesantren Darussolah 
di Kampung Kajang, Kelurahan Singa Geweh, 
Kecamatan Sangatta Selatan, Kabupaten Kutai 
Timur. 

Pondok Pesantren Darussolah didirikan 
oleh Kiai Darsono, seorang tokoh agama yang 
memiliki visi dakwah dan pendidikan yang 
kuat di wilayah Kutai Timur. Berdasarkan 
hasil wawancara dengan Ibu Nyai Siti 
Munfiatik, Ustadz Habib Masluki, dan Ibu Nyai 
Darsono, pendirian pesantren ini bermula dari 
keprihatinan terhadap kondisi sosial 
masyarakat sekitar yang dahulu dikenal 
sebagai daerah lokalisasi. Lingkungan sosial 
pada masa itu sangat jauh dari nilai-nilai 
keislaman, terutama dalam aspek moral, 
akhlak, dan ketertiban sosial. Kehadiran 
pesantren Darussolah menjadi simbol per-
lawanan terhadap degradasi moral sekaligus 
wadah transformasi sosial berbasis 
pendidikan Islam. Modernisasi Islam di 
Indonesia: Studi tentang Pesantren dan 
Perubahan Sosial (1970-an-1980-an) oleh 
Clifford Geertz dan pengikutnya: Dalam karya 
seperti Islam Observed (1968), Geertz 
membahas bagaimana pesantren di Jawa dan 
Madura melawan "degradasi moral" dari 
pengaruh Barat, termasuk korupsi dan 
individualisme. Penelitian ini mengaitkan 
pesantren sebagai wadah transformasi, mirip 
dengan pernyataan, di mana pendidikan Islam 
digunakan untuk membangun masyarakat 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

41 

 

yang lebih tertib dan bermoral, sebagai 
respons terhadap lingkungan sosial yang 
terpengaruh oleh kolonialisme. 

Menurut penuturan Ibu Nyai Siti Munfiatik, 
pada awal berdirinya pesantren, masyarakat 
sekitar menunjukkan resistensi yang cukup 
tinggi. Banyak warga yang belum memahami 
tujuan pesantren, dan sebagian bahkan 
menganggap kehadiran lembaga ini sebagai 
ancaman bagi mata pencaharian mereka. 
Namun, seiring waktu, pendekatan dakwah 
yang humanis dan santun dari Kiai Darsono 
dan para pengasuhnya berhasil menum-
buhkan kepercayaan masyarakat. Hal ini 
menunjukkan bahwa genealogi kelembagaan 
pendidikan Islam tidak hanya dibangun dari 
struktur formal dan kurikulum, tetapi juga 
dari habitus sosial dan moralitas pendidik yang 
mampu menyentuh hati masyarakat. 

Kini, setelah lokalisasi resmi ditutup oleh 
pemerintah daerah, pesantren Darussolah 
menjadi pusat pendidikan dan pembinaan 
masyarakat yang sangat berpengaruh. 
Perubahan sosial yang terjadi di sekitar 
wilayah tersebut memperlihatkan bahwa 
lembaga pendidikan Islam memiliki daya 
transformasi yang kuat — tidak hanya dalam 
aspek keagamaan, tetapi juga dalam 
merekonstruksi tatanan sosial masyarakat. 
Transformasi ini sejalan dengan teori Emile 
Durkheim tentang fungsi pendidikan sebagai 
agen integrasi sosial, di mana lembaga 
pendidikan berperan menanamkan nilai moral 
kolektif untuk menjaga keteraturan sosial. 

Dari hasil wawancara dengan Ustadz Habib 
Masluki, diketahui bahwa Darussolah kini 
menjadi pusat kegiatan social keagamaan bagi 
masyarakat sekitar. Pesantren membuka 
ruang dialog antara masyarakat dan santri 
melalui kegiatan keagamaan seperti majlis 
ta‘lim, pelatihan keterampilan, serta kegiatan 
sosial seperti khotmil Qur’an dan bakti 
masyarakat. Kegiatan-kegiatan ini berfungsi 
sebagai sarana da‘wah bi al-hal — dakwah 
yang diwujudkan melalui tindakan nyata yang 
menebar manfaat. Dengan demikian, 
genealogi pendidikan Islam di Darussolah 
mencerminkan model kelembagaan yang 
dinamis dan kontekstual: berakar pada nilai 
tradisional, namun berorientasi pada 
kemaslahatan sosial. Pembahasan dari 
wawancara dengan Ustadz Habib Masluki 
tentang Pondok Pesantren Darussolah yang 
menjadi pusat kegiatan sosial keagamaan 
sejalan dengan konsep dakwah bi al-hal, yaitu 

dakwah yang diwujudkan melalui tindakan 
nyata dan membawa manfaat bagi masyarakat 
sekitar. Sebagaimana dijelaskan Daulani 
dakwah bi al-hal adalah metode dakwah yang 
tidak hanya berbicara melalui lisan, tetapi juga 
melalui contoh perbuatan dan pengabdian 
sosial yang nyata Pendekatan ini efektif dalam 
menumbuhkan kesadaran dan perubahan 
perilaku sosial yang lebih baik di kalangan 
masyarakat dan santri.[18] 

Dalam kacamata sosiologis, pesantren 
seperti Darussolah berfungsi sebagai institusi 
pembentuk habitus religius baru di wilayah 
yang dulunya dikenal sebagai kawasan 
marginal. Melalui pendidikan dan pembinaan 
moral, pesantren berhasil menggeser stigma 
sosial yang melekat pada kawasan tersebut 
menjadi simbol perubahan dan kebangkitan 
spiritual masyarakat. Proses ini selaras 
dengan konsep transformasi sosial Paulo 
Freire, bahwa pendidikan yang membebaskan 
adalah pendidikan yang menumbuhkan 
kesadaran kritis masyarakat terhadap realitas 
sosialnya. Dengan pendekatan dialogis dan 
partisipatif, Darussolah berhasil menggerak-
kan masyarakat dari keterasingan moral 
menuju kehidupan yang lebih bermartabat. 

Genealogi kelembagaan pesantren ini juga 
dapat dibaca dalam konteks teori perubahan 
sosial Max Weber,[19] di mana nilai-nilai 
keagamaan yang diajarkan oleh Kiai Darsono 
berfungsi sebagai spirit sosial baru (new social 
ethic) yang mendorong masyarakat bekerja, 
berdisiplin, dan berorientasi pada kebaikan 
bersama. Spirit ini kemudian menular dalam 
kehidupan sehari-hari masyarakat sekitar, 
yang kini menjadikan pesantren sebagai pusat 
moral dan pendidikan anak-anak mereka. 

Dengan demikian, genealogi pendidikan 
Islam di Pondok Pesantren Darussolah bukan 
sekadar sejarah pendirian lembaga, tetapi 
merupakan narasi transformasi sosial dan 
kultural yang menunjukkan bagaimana 
lembaga Islam tumbuh dari kondisi sosial 
yang kompleks menuju tatanan yang lebih 
islami, inklusif, dan berkeadaban. Fakta 
lapangan di Sangatta Selatan memperkuat 
argumentasi bahwa pendidikan Islam 
memiliki daya hidup (vitality) yang tinggi 
ketika berakar pada nilai-nilai lokal dan 
menjawab kebutuhan riil masyarakat. 
Genealogi ini sekaligus menegaskan bahwa 
pendidikan Islam tidak hanya produk dari 
warisan masa lalu, tetapi juga proses kreatif 
yang terus menyesuaikan diri dengan 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

42 

 

dinamika zaman dan tantangan kemanusiaan 
universal.[10] 

Hal tersebut diatas senada pendapat Suyadi 
and Sutrisno tentang genealogi ilmu 
pendidikan Islam di Fakultas Ilmu Tarbiyah 
dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga 
menunjukkan sejak berdiri 1951, pendidikan 
Islam dipengaruhi ilmu agama Timur Tengah. 
Namun sejak 1990 terjadi dikotomi pengaruh 
antara tradisi Timur Tengah yang dogmatis 
dan pendidikan sekuler Barat. Sejak 2007 
muncul dinamika integratif pendidikan Islam 
yang berusaha menyatukan kedua kutub ini 
secara dialektis.[20] kemudian  Penelitian Atin 
Hasanah tentang genealogi dan jejaring 
lembaga pendidikan Islam Indonesia men-
gungkap tiga fase utama: pembentukan 
pesantren yang tradisional, modernisasi 
madrasah menyesuaikan kolonialisme, dan 
globalisasi pendidikan Islam melalui 
kerjasama akademik. Penelitian ini menyoroti 
peran kelembagaan pendidikan Islam dalam 
memperkuat peradaban Islam secara global 
dan lokal.[6] 

Berdeda dengan pendapat Hairit Studi 
dinamika pendidikan Islam multikultural di 
lembaga pendidikan Muhammadiyah dengan 
pendekatan historiografi menekankan pada 
nilai-nilai moderat dan pluralistik. Pendidikan 
Islam Muhammadiyah mengajarkan nilai 
multikulturalisme seperti sikap inovatif, 
antisipatif, pluralistik, mandiri, dan moderat 
sebagai ciri khas yang membedakan dari 
lembaga lain.[21] 

Sejalan dengan itu, penelitian Atin Hasanah 
tentang genealogi dan jejaring lembaga 
pendidikan Islam di Indonesia memperkuat 
pemahaman bahwa perkembangan lembaga 
pendidikan Islam dapat dibagi ke dalam tiga 
fase utama: pertama, fase pembentukan 
pesantren tradisional yang menekankan aspek 
moral dan spiritual; kedua, fase modernisasi 
madrasah yang muncul sebagai respons 
terhadap kolonialisme dan kebutuhan 
rasionalisasi sistem pendidikan; ketiga, fase 
globalisasi pendidikan Islam yang ditandai 
dengan munculnya jejaring akademik dan 
kerja sama internasional.[6] Ketiga fase 
tersebut dapat ditemukan dalam perjalanan 
Darussolah: dimulai dari model tradisional 
berbasis pengajian kitab, kemudian meng-
adopsi sistem administrasi dan kurikulum 
formal madrasah, hingga kini bertransformasi 
menjadi lembaga yang terbuka terhadap kerja 
sama lintas lembaga dan lintas budaya. 

Sementara itu, berbeda dengan temuan mu’ti 
tentang dinamika pendidikan Islam multi-
kultural di lembaga Muhammadiyah yang 
lebih menekankan pada nilai-nilai pluralisme, 
inovasi, dan moderasi,[22] Darussolah 
menempuh pendekatan transformatif berbasis 
kearifan lokal yang menanamkan toleransi 
dan rekonsiliasi sosial dalam konteks 
masyarakat pasca-lokalisasi. Nilai-nilai 
multikultural seperti tasamuh (toleransi), 
ta‘awun (kerjasama), dan islah (perdamaian) 
dihidupkan melalui interaksi sosial antara 
santri dan warga, menunjukkan bahwa 
pesantren dapat menjadi model pendidikan 
Islam multikultural yang khas Nusantara 
berpijak pada tradisi, namun berorientasi 
pada peradaban global dan kemanusiaan 
universal. 

Hasil Penelitian ini menunjukkan bahwa 
Pondok Pesantren Darussolah di Kampung 
Kajang, Kelurahan Singa Geweh, Kecamatan 
Sangatta Selatan, Kutai Timur, merepresen-
tasikan bentuk nyata dari genealogi dan 
dinamika pendidikan Islam multikultural di 
tingkat akar rumput. Pesantren ini tumbuh 
dari basis tradisi keilmuan klasik yang 
diwariskan oleh pendirinya, KH. Darsono, 
kemudian dikembangkan oleh para penerus-
nya seperti Ibu Nyai Siti Munfiatik, Ustadz 
Habib Masluki, dan Ibu Nyai Darsono, dengan 
mengadaptasi pendekatan pendidikan yang 
lebih terbuka, kontekstual, dan responsif 
terhadap perubahan sosial. Berada di wilayah 
yang dahulu dikenal sebagai kawasan 
lokalisasi, pesantren ini berhasil mentransfor-
masikan lingkungan tersebut menjadi pusat 
pembinaan moral dan spiritual masyarakat, 
sekaligus ruang dialog sosial antarwarga 
dengan berbagai latar belakang. Hasil temuan 
lapangan memperlihatkan bahwa Darussolah 
bukan hanya lembaga keagamaan, melainkan 
juga agen perubahan sosial yang menegaskan 
fungsi kelembagaan Islam sebagai pilar 
integrasi nilai, moral, dan kebinekaan. Dengan 
demikian, Darussolah mencerminkan model 
pendidikan Islam yang tidak hanya 
berorientasi pada transfer ilmu agama, tetapi 
juga pada rekonstruksi budaya dan 
humanisasi masyarakat secara berkelanjutan. 

 
B. Dinamika Pendidikan Islam dalam Konteks 

Sosial Multikultural 
Realitas sosial masyarakat Indonesia yang 

plural menuntut lembaga pendidikan Islam 
untuk mampu menghadirkan pendekatan 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

43 

 

yang inklusif.[23] Pendidikan Islam tidak lagi 
hanya berorientasi pada transmisi ilmu 
agama, tetapi juga pada pengembangan 
kesadaran sosial dan kemanusiaan.[24] 
Konsep pendidikan multikultural yang 
menekankan pentingnya pengakuan terhadap 
perbedaan budaya dan partisipasi setara 
dalam ruang pendidikan.[25] Prinsip ini 
sejalan dengan nilai-nilai Qur’ani seperti 
ta‘āruf (saling mengenal) dan tasāmuh 
(toleransi). 

Dalam konteks ini, madrasah, pesantren, 
dan universitas Islam telah berperan sebagai 
ruang sosial bagi perjumpaan budaya dan 
agama.[26] Misalnya, banyak pesantren yang 
membuka diri terhadap pembelajaran lintas 
budaya, kegiatan sosial lintas agama, dan 
dialog kemanusiaan. Dinamika ini 
menegaskan bahwa pendidikan Islam mampu 
berfungsi sebagai agen integrasi sosial yang 
mendukung kohesi nasional. 

Namun, tantangan tetap ada, seperti 
munculnya arus ideologis yang eksklusif, 
dominasi kurikulum konservatif, dan 
kurangnya integrasi nilai multikultural dalam 
sistem pendidikan. Oleh karena itu, perlu 
dilakukan revitalisasi kelembagaan 
pendidikan Islam agar mampu memadukan 
antara orthodoxy keilmuan Islam dan openness 
terhadap keberagaman budaya. 

Dinamika pendidikan Islam dalam konteks 
masyarakat multikultural menuntut lembaga 
pendidikan Islam untuk beradaptasi secara 
kreatif terhadap perubahan sosial, kultural, 
dan politik yang terjadi di sekitarnya. Pondok 
Pesantren Darussolah merupakan contoh 
konkret lembaga pendidikan Islam yang 
mampu menavigasi perubahan tersebut 
secara konstruktif. Berdiri di kawasan yang 
dahulu dikenal sebagai daerah lokalisasi, 
pesantren ini menghadapi tantangan sosial 
yang kompleks—mulai dari stigma sosial, 
disorientasi moral masyarakat sekitar, hingga 
keterbatasan sumber daya manusia. Namun, 
melalui kepemimpinan KH. Darsono sebagai 
pendiri dan dilanjutkan oleh Ibu Nyai Siti 
Munfiatik, Ustadz Habib Masluki, dan Ibu Nyai 
Darsono, pesantren ini mengembangkan 
model pendidikan berbasis transformasi sosial 
dan inklusivitas nilai. Proses pendidikan di 
Darussolah tidak hanya berorientasi pada 
transmisi ilmu agama (ta‘līm al-dīn), tetapi 
juga pada pembentukan kesadaran sosial dan 
moral masyarakat yang plural. Hal ini sejalan 
dengan pendapat Raihan Azaki  dkk Pesantren 

berfungsi sebagai wadah rekonsiliasi sosial, 
tempat para santri dan warga belajar hidup 
berdampingan dalam perbedaan, serta 
membangun kesadaran keagamaan yang tidak 
eksklusif tetapi partisipatif dan terbuka.[27] 

Dalam praktiknya, dinamika pendidikan 
Islam multikultural di Darussolah tercermin 
dari cara lembaga ini mengintegrasikan 
pendidikan formal, nonformal, dan informal. 
Selain kegiatan pengajian kitab klasik yang 
menjadi ciri khas pesantren tradisional, 
Darussolah juga membuka ruang bagi 
pelatihan keterampilan, kegiatan kewira-
usahaan, dan pendidikan masyarakat berbasis 
lingkungan. Kurikulum yang diterapkan tidak 
hanya berorientasi pada hafalan teks-teks 
keagamaan, tetapi juga diarahkan pada 
penguatan kompetensi sosial dan karakter 
toleran santri. Hal ini sejalan Supriyandi dkk  
bahwa paradigma pendidikan Islam 
multikultural yang menekankan pentingnya 
learning to live together belajar hidup bersama 
dalam perbedaan.[28] Dalam wawancara 
dengan Ibu Nyai Siti Munfiatik, beliau 
menegaskan bahwa “tujuan utama pendidikan 
di Darussolah bukan hanya mencetak santri 
yang alim, tetapi juga manusia yang mampu 
memahami realitas sosial dengan kasih sayang 
dan tanggung jawab.” Pernyataan ini 
menggambarkan orientasi baru pendidikan 
Islam yang berakar pada nilai-nilai rahmatan 
lil ‘ālamīn, menjadikan Islam sebagai kekuatan 
moral untuk membangun harmoni sosial. 

Lebih jauh, dinamika pendidikan multi-
kultural di pesantren ini juga menunjukkan 
adanya pola interaksi sosial inklusif antara 
komunitas pesantren dan masyarakat 
sekitar.[29] Setelah kawasan lokalisasi ditutup 
oleh pemerintah, Darussolah menjadi pusat 
kegiatan sosial-keagamaan yang mampu 
merehabilitasi kondisi sosial masyarakat 
setempat. Program seperti pengajian umum, 
pelatihan baca Qur’an untuk warga dewasa, 
kegiatan majelis taklim perempuan, dan 
pendidikan anak usia dini berbasis pesantren 
menjadi bentuk nyata integrasi antara 
pendidikan Islam dan pemberdayaan sosial. 
Nilai-nilai tasāmuh (toleransi), ta‘āwun 
(kerjasama), dan ‘adl (keadilan sosial) bukan 
sekadar konsep teoretis, melainkan 
diinternalisasi melalui praktik kehidupan 
sehari-hari. Di sinilah terlihat bagaimana 
pesantren berfungsi sebagai agen moderasi 
beragama dan laboratorium multikulturalisme 
Islam, sebagaimana Pendapat Riyadi bahwa 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

44 

 

pendidikan Islam yang hidup di tengah 
masyarakat majemuk harus menjadi wasilah 
al-tawāṣul (jembatan komunikasi) 
antarbudaya dan antariman.[30] 

Dari perspektif kelembagaan, Darussolah 
juga mengalami transformasi signifikan dalam 
hal pola kepemimpinan dan partisipasi 
gender. Peran aktif Ibu Nyai dalam proses 
pengajaran, manajemen lembaga, dan 
pembinaan masyarakat menunjukkan bahwa 
pesantren ini telah mengadopsi nilai-nilai 
kesetaraan dan keadilan sosial yang sejalan 
dengan prinsip multikulturalisme Islam. 
Model ini sekaligus menantang stereotip 
patriarkal terhadap lembaga pesantren 
tradisional, dengan menunjukkan bahwa 
kepemimpinan perempuan dalam pendidikan 
Islam tidak hanya mungkin, tetapi justru 
memperkuat nilai-nilai kasih, empati, dan 
moderasi.[31] Dalam konteks globalisasi dan 
pluralisme modern, pola seperti ini 
memperlihatkan bahwa pesantren mampu 
beradaptasi secara epistemologis dan sosial, 
tanpa kehilangan jati diri keislamannya. 

Hal ini sejalan dengan hasil Penelitian " 
Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan 
Multikultural Dalam Pembelajaran Pendidikan 
Agama Islam Di Sma Islam Sabilurrosyad 
Gasek menjelaskan bahwa internalisasi guru 
pendidikan agama Islam dalam menanamkan 
nilai-nilai multikultural kepada peserta didik, 
dan untuk mengetahui hasil proses 
internalisasi pembelajaran pada pembelajaran 
pendidikan agama Islam.[32] Penelitian ini 
merupakan jenis penelitian deskriptif, dengan 
pendekatan kualitatif internalisasi nilai-nilai 
pendidikan multikultural menurut Muhaimin, 
yang bertujuan untuk memperoleh siklus 
internalisasi nilai-nilai pendidikan multikul-
tural. Dari hasil penelitian ini menunjukkan 
bahwa guru dapat menanamkan nilai-nilai 
sikap yang terkandung dalam nilai-nilai 
multikultural dan terimplementasi dalam 
kehidupan sehari-hari.[32]Hal ini sejalan 
dengan upaya Pondok Darussolah 
menghadapi perubahan sosial di lingkungan 
lokalisasi yang kompleks.. Fenomena tersebut 
tampak jelas di Darussolah, di mana ajaran 
klasik seperti akhlaq al-karimah dan tasamuh 
dipadukan dengan kegiatan sosial kemasya-
rakatan yang progresif. Hal ini 
memperlihatkan bahwa pesantren bukanlah 
lembaga yang statis, melainkan entitas 
dinamis yang mampu merespons konteks 
multikultural secara adaptif. 

Lebih jauh, dinamika pendidikan Islam 
multikultural di Darussolah juga tercermin 
dalam hasil penelitian Siti Mahmudah (2020) 
di Tarbiyah: Journal of Islamic Education, yang 
mengungkap bahwa pesantren-pesantren di 
Kalimantan Timur memiliki peran vital dalam 
membangun harmoni sosial antarumat ber-
agama melalui program berbasis masyarakat. 
Dalam penelitiannya, Mahmudah menemukan 
bahwa pendidikan pesantren di daerah-
daerah transisi sosial memiliki kecenderungan 
lebih kuat terhadap pembentukan kesadaran 
sosial dibanding pesantren di wilayah 
perkotaan.[33] Hal yang sama tampak di 
Darussolah, di mana program keagamaan dan 
sosial berjalan beriringan—seperti pelatihan 
wirausaha, pendidikan baca-tulis Al-Qur’an 
untuk warga dewasa, serta pengajian lintas 
komunitas. Kegiatan-kegiatan tersebut 
memperlihatkan wujud nyata dari pendidikan 
Islam multikultural yang mengintegrasikan 
nilai religiusitas dan kemanusiaan secara 
seimbang. 

Dalam perspektif lain, hasil penelitian Aura 
Fatin Salsa Ikhwani dalam Al-Jāmi‘ah: Journal 
of Islamic Studies menyoroti pentingnya 
dimensi gender inclusivity dalam pendidikan 
Islam multikultural. Ia berargumen bahwa 
partisipasi aktif perempuan dalam 
kepemimpinan lembaga pendidikan Islam 
memperkuat proses moderasi dan rekonsiliasi 
sosial.[34] Dalam konteks Darussolah, peran 
Ibu Nyai Siti Munfiatik dan Ibu Nyai Darsono 
menjadi bukti nyata dari temuan ini. 
Kepemimpinan perempuan di pesantren 
tersebut tidak hanya memperluas akses 
partisipasi sosial, tetapi juga menumbuhkan 
nilai-nilai empati dan kasih sayang yang 
menjadi fondasi utama pendidikan 
multikultural Islam. Dengan demikian, 
pesantren ini tidak hanya menjadi ruang 
pembelajaran agama, tetapi juga laboratorium 
sosial yang mempraktikkan nilai-nilai 
wasathiyah (moderasi), musāwah 
(kesetaraan), dan ta‘āwun (solidaritas). 

Dengan mengacu pada ketiga penelitian 
tersebut, dapat disimpulkan bahwa 
Darussolah menempati posisi strategis dalam 
peta pendidikan Islam multikultural di 
Indonesia. Ia merepresentasikan integrasi 
antara genealogi keilmuan Islam klasik, praktik 
sosial lokal, dan orientasi global pendidikan 
Islam modern. Melalui pendekatan sosial-
transformatif, pesantren ini tidak hanya 
meneguhkan identitas keislamannya, tetapi 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

45 

 

juga menjadi model pendidikan yang 
mengharmonikan pluralitas dan nilai 
universal kemanusiaan. Dinamika pendidikan 
di Darussolah menunjukkan bahwa lembaga 
pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai 
katalis perubahan sosial yang memperkuat 
moderasi beragama di tengah kemajemukan 
masyarakat. 

Analisis terhadap dinamika pendidikan 
Islam di Pondok Pesantren Darussolah 
menunjukkan bahwa lembaga ini merupakan 
representasi konkret dari konsep pendidikan 
Islam multikultural berbasis transformasi 
sosial. Melalui pendekatan yang menekankan 
integrasi antara ajaran Islam normatif dan 
nilai-nilai sosial inklusif, pesantren ini telah 
mempraktikkan model pendidikan yang 
bersifat transformatif-dialogis. Keberhasilan 
Darussolah dalam mengubah wilayah eks-
lokalisasi menjadi pusat pembinaan ke-
agamaan dan sosial merupakan bukti bahwa 
pendidikan Islam dapat berfungsi sebagai 
agen rekonstruksi moral masyarakat. 
Fenomena ini memperkuat teori cultural 
brokerage Azyumardi Azra (2019), yang 
menyatakan bahwa pesantren berperan 
sebagai mediator antara nilai-nilai agama dan 
realitas sosial majemuk. Pola pembelajaran 
yang dikembangkan di Darussolah 
menegaskan bahwa Islam tidak hanya 
diajarkan sebagai sistem teologis, tetapi juga 
dipraktikkan sebagai etika sosial yang mampu 
merangkul perbedaan dan membangun 
harmoni. Dalam konteks ini, pesantren men-
jadi laboratorium sosial yang mewujudkan 
prinsip rahmatan lil ‘ālamīn dalam praksis 
kehidupan sehari-hari. 

Lebih lanjut, Penelitian ini memperlihatkan 
bahwa dinamika pendidikan Islam multikul-
tural di Darussolah tidak hanya terletak pada 
aspek kurikulum dan metodologi pengajaran, 
tetapi juga pada struktur kelembagaan dan 
kepemimpinan yang progresif. Peran aktif Ibu 
Nyai Siti Munfiatik dan Ibu Nyai Darsono 
menunjukkan adanya kesadaran gender 
dalam pengelolaan pendidikan Islam yang 
sejalan dengan temuan Nurul Fadilah (2022) 
di Al-Jāmi‘ah Journal of Islamic Studies, bahwa 
kepemimpinan perempuan berkontribusi 
signifikan terhadap proses moderasi sosial 
dan pendidikan inklusif. Integrasi nilai-nilai 
tasamuh, ta‘āwun, dan musāwah dalam 
aktivitas pesantren mengindikasikan adanya 
pendekatan holistik terhadap pendidikan 
Islam — di mana pendidikan tidak hanya 

dipahami sebagai transfer pengetahuan, tetapi 
juga sebagai sarana pembentukan karakter 
multikultural. Dengan demikian, hasil 
penelitian ini memperkuat posisi Darussolah 
sebagai model pesantren modern yang 
mampu mengintegrasikan genealogi keilmuan 
klasik, praktik sosial lokal, dan orientasi global 
pendidikan Islam, menjadikannya bagian dari 
evolusi kelembagaan Islam yang bergerak dari 
eksklusivisme menuju inklusivitas, dari 
dogmatisme menuju dialog, dan dari ortodoksi 
menuju praksis sosial kemanusiaan. 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa 
dinamika pendidikan Islam dalam konteks 
multikultural di Pondok Pesantren Darussolah 
mencerminkan pola integratif antara tradisi 
keilmuan Islam klasik dan nilai-nilai 
pendidikan modern yang inklusif. Pola 
tersebut tampak dari proses pembelajaran 
yang tidak hanya menekankan pada 
penguasaan ilmu agama (‘ulum al-diniyyah), 
tetapi juga pada internalisasi nilai toleransi, 
dialog, dan penghargaan terhadap perbedaan 
budaya serta agama. Lembaga ini mampu 
mengembangkan pendekatan multikultural 
berbasis tafsir sosial terhadap ajaran Islam, di 
mana teks-teks klasik digunakan untuk 
menumbuhkan kesadaran kemanusiaan dan 
kebangsaan. Dengan demikian, pesantren ini 
tidak sekadar menjadi pusat transmisi ilmu 
agama, tetapi juga menjadi arena rekonstruksi 
pemikiran Islam yang kontekstual terhadap 
tantangan pluralitas dan globalisasi, 
sebagaimana sejalan dengan arah integrasi 
keilmuan yang juga berkembang di Fakultas 
Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan 
Kalijaga. 

 
C. Kelembagaan Islam sebagai Agen Moderasi 

dan Integrasi Sosial 
Dalam era modern, kelembagaan 

pendidikan Islam memiliki peran strategis 
sebagai agen moderasi beragama dan 
perdamaian sosial.[35] Konsep moderasi 
beragama (wasathiyyah) menekankan 
keseimbangan antara keyakinan dan keter-
bukaan terhadap perbedaan.[36] Lembaga 
Islam seperti pesantren dan universitas Islam 
dapat menjadi katalis dalam menanamkan 
nilai-nilai toleransi, empati sosial, dan dialog 
antaragama. Pendidikan multikultural dalam 
kelembagaan Islam tidak hanya sekadar 
pengakuan terhadap perbedaan, tetapi juga 
penanaman nilai ukhuwah insaniyyah 
(persaudaraan kemanusiaan) dan ukhuwah 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

46 

 

wathaniyyah (persaudaraan kebangsaan). 
Integrasi nilai-nilai ini sejalan dengan visi Al-
Qur’an tentang masyarakat yang beragam 
tetapi bersatu dalam keadilan dan kasih 
sayang.[37] 

Kelembagaan pendidikan Islam memiliki 
peran strategis sebagai agen integrasi sosial 
dan moderasi beragama, terutama di tengah 
masyarakat multikultural yang kian kompleks. 
Dalam konteks historis, lembaga-lembaga 
pendidikan Islam seperti pesantren telah 
berfungsi tidak hanya sebagai pusat transmisi 
ilmu-ilmu keagamaan (tafaqquh fi al-din),[38] 
tetapi juga sebagai agen transformasi sosial 
yang membangun keseimbangan antara 
tradisi keislaman dan realitas sosial. Di sinilah 
pendidikan Islam memainkan fungsi ganda: 
pertama, menjaga kontinuitas tradisi 
keilmuan Islam klasik yang bersumber dari 
sanad keilmuan para ulama; dan kedua, 
merespons perubahan sosial dengan 
pendekatan dialogis yang mengedepankan 
nilai tawassuth (moderat), tawazun 
(seimbang), tasamuh (toleran), dan i’tidal 
(adil).[39] Dalam kerangka inilah Pondok 
Pesantren Darussolah di Kampung Kajang, 
Sangatta Selatan, Kutai Timur, tampil sebagai 
model kelembagaan Islam yang berperan aktif 
dalam membangun integrasi sosial-religius di 
wilayah yang semula dikenal sebagai daerah 
lokalisasi, dan kini bertransformasi menjadi 
kawasan religius yang hidup dengan semangat 
pembinaan moral dan sosial. 

Transformasi kelembagaan yang dilakukan 
oleh Pondok Pesantren Darussolah menun-
jukkan dinamika nyata peran pesantren 
sebagai agen moderasi sosial. Wawancara 
dengan Ibu Nyai Siti Munfiatik, Ustadz Habib 
Masluki, dan Ibu Nyai Darsono menegaskan 
bahwa kehadiran pesantren di kawasan 
tersebut bukan semata untuk mendirikan 
lembaga pendidikan formal, melainkan juga 
untuk merehabilitasi nilai-nilai sosial yang 
terdegradasi akibat masa lalu kawasan itu. 
Melalui kegiatan keagamaan, pengajian, dan 
pendidikan berbasis masyarakat, pesantren 
ini berhasil membangun ruang sosial baru 
yang mengintegrasikan warga sekitar dalam 
semangat keislaman yang terbuka, toleran, 
dan inklusif. Hal ini menegaskan bahwa 
lembaga pendidikan Islam tidak hanya 
mengajarkan pengetahuan agama, tetapi juga 
menjadi mediator antara nilai tradisi dan 
tantangan modernitas. Dengan pendekatan 
sosial-keagamaan yang berbasis partisipatif 

dan keteladanan, pesantren Darussolah 
berfungsi sebagai social stabilizer dan cultural 
integrator yang memperkuat solidaritas sosial 
di tengah masyarakat heterogen Kutai Timur. 

Peran integratif dan moderatif ini juga 
dapat dibaca secara teoretis melalui Penelitian 
genealogis pendidikan Islam yang dikembang-
kan oleh Fakultas Ilmu Tarbiyah dan 
Keguruan UIN Sunan Kalijaga. Sejak 
berdirinya pada tahun 1951, arah keilmuan 
pendidikan Islam di Indonesia selalu bergerak 
dalam ketegangan antara pengaruh Timur 
Tengah yang bercorak teologis-dogmatis dan 
Barat yang bercorak empiris-sekuler. Namun 
sejak tahun 2007, mulai muncul model 
integratif yang mengupayakan dialektika 
antara dua kutub tersebutdan gagasan ini 
secara praksis justru telah hidup di lembaga-
lembaga seperti pesantren Darussolah. 
Integrasi nilai ulum ad-din dengan pendekatan 
sosial modern dalam pembinaan masyarakat 
lokal menunjukkan bahwa moderasi 
beragama tidak hanya wacana normatif, tetapi 
juga praksis sosial yang mengakar. 

Secara konseptual, penelitian Atin Hasanah 
(2019) tentang Genealogi dan Jejaring 
Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia 
menemukan bahwa lembaga pendidikan Islam 
mengalami tiga fase: fase pembentukan 
pesantren tradisional, fase modernisasi 
madrasah akibat kolonialisme, dan fase 
globalisasi pendidikan Islam melalui 
kolaborasi akademik. Ketiga fase ini tercermin 
dalam transformasi Pondok Darussolah—
yang berawal dari model tradisional berbasis 
tafaqquh fi al-din, kemudian mengadaptasi 
kurikulum formal madrasah, hingga menjalin 
kerja sama dengan lembaga pendidikan dan 
tokoh masyarakat. Sementara penelitian 
Hairit (2021) tentang Dinamika Pendidikan 
Islam Multikultural di Lembaga 
Muhammadiyah menekankan dimensi nilai-
nilai pluralistik, inovatif, dan moderat sebagai 
ciri khas pendidikan Islam modern. Jika 
Muhammadiyah merepresentasikan model 
modernistik, maka pesantren seperti 
Darussolah memperlihatkan model grassroot 
moderation—yakni moderasi sosial yang lahir 
dari proses pengabdian langsung di tengah 
masyarakat dengan kultur lokal yang 
beragam. 

Temuan dari beberapa pendapat dalam 
jurnal juga memperkuat hal ini. Misalnya, 
penelitian Morano Foadi dalam EU Citizenship 
and Religious Liberty in an Enlarged Europe,” 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

47 

 

European Law Journal menunjukkan bahwa 
pesantren berperan dalam membangun 
“masyarakat religius yang toleran” melalui 
model pembelajaran berbasis komunitas.[40] 
Jannah DKK menegaskan bahwa pendidikan 
Islam berbasis pesantren memiliki 
kemampuan mengelola keberagaman sosial 
melalui nilai ukhuwah insaniyah dan ukhuwah 
wathaniyah.[41] Sementara Safitri dalam 
Jurnal Moderasi dan Integrasi Islam Nusantara 
mengungkap bahwa pesantren menjadi pusat 
produksi nilai moderasi yang paling efektif 
karena adanya kombinasi antara kepemim-
pinan karismatik kiai dan sistem pendidikan 
berbasis keteladanan moral[42]. Dengan 
demikian, kehadiran pesantren Darussolah 
dapat dibaca sebagai representasi empiris dari 
konsepsi teoretik kelembagaan Islam yang 
berfungsi sebagai agen integrasi dan moderasi 
sosial. 

Dari hasil analisa dan perbandingan 
literatur tersebut, dapat disimpulkan bahwa 
peran kelembagaan Islam tidak sekadar 
normatif sebagai lembaga pendidikan agama, 
melainkan juga transformatif dalam 
membangun masyarakat inklusif. Pesantren 
Darussolah membuktikan bahwa ketika 
lembaga Islam bersandar pada nilai-nilai 
keilmuan yang mendalam sekaligus adaptif 
terhadap konteks sosial, ia mampu 
melahirkan praktik moderasi beragama yang 
berakar pada realitas lokal. Kelembagaan 
semacam ini menjadi model ideal bagi 
pengembangan pendidikan Islam multikul-
tural di masa depan: lembaga yang tidak 
hanya mengajarkan agama, tetapi juga 
menumbuhkan empati sosial, memperkuat 
kohesi masyarakat, dan membangun jembatan 
antara tradisi dan modernitas. 

Dari paparan tersebut menunjukkan bahwa 
Pondok Pesantren Darussolah di Kampung 
Kajang, Sangatta Selatan, memiliki peran 
signifikan sebagai agen integrasi sosial dan 
moderasi beragama di tengah masyarakat 
multikultural. Keberadaan pesantren di 
kawasan yang dulunya merupakan daerah 
lokalisasi menunjukkan perubahan sosial yang 
sangat mendasar: dari ruang sosial yang 
rentan terhadap degradasi moral menjadi 
pusat pengembangan nilai keagamaan dan 
sosial yang moderat. Berdasarkan wawancara 
dengan Ibu Nyai Siti Munfiatik, Ustadz Habib 
Masluki, dan Ibu Nyai Darsono, diketahui 
bahwa keberhasilan pesantren tidak hanya 
terletak pada aspek pendidikan formal dan 

pengajaran kitab, tetapi juga pada pendekatan 
sosial partisipatif yang membangun kesadaran 
keagamaan masyarakat secara bertahap. 
Pesantren mengintegrasikan pendidikan 
moral, kegiatan keagamaan, dan pembinaan 
sosial dalam satu sistem yang kohesif, 
sehingga menjadi sarana rekonsiliasi sosial 
pasca penutupan lokalisasi oleh pemerintah. 

Hal  ini diperkuat oleh sejumlah Penelitian 
akademik yang menegaskan peran pesantren 
sebagai basis integrasi sosial. Mashuri dkk. 
(2019) dalam Islam Futura Journal 
menjelaskan bahwa spiritualitas pesantren 
membentuk kesadaran multikultural dan 
menjadi jembatan antara nilai agama dan 
pluralitas sosial. Sutomo, Musnandar & 
Alzitawi (2022) menemukan bahwa pesantren 
memperkuat modal sosial (social capital) 
melalui jaringan keagamaan dan kegiatan 
kemasyarakatan, yang berdampak langsung 
pada meningkatnya solidaritas antarwarga 
lintas latar belakang budaya. Sementara 
Budiwiranto (2020) menguraikan bahwa 
modernisasi pesantren mendorong terjadinya 
transformasi fungsi dari lembaga keagamaan 
tradisional menjadi agen pembangunan 
komunitas berbasis nilai Islam. 

Dengan demikian, hasil penelitian ini 
menegaskan bahwa Pondok Pesantren 
Darussolah merupakan contoh konkret dari 
implementasi kelembagaan Islam yang 
berfungsi ganda menjaga tradisi keilmuan 
Islam klasik sekaligus menumbuhkan 
moderasi sosial di tingkat akar rumput. Nilai-
nilai tawassuth, tawazun, tasamuh, dan i’tidal 
yang diajarkan di pesantren ini telah 
membentuk ruang dialog sosial yang 
harmonis, mengikis stigma masa lalu kawasan 
tersebut, dan memperkuat kohesi masyarakat 
Kutai Timur. Pesantren Darussolah, melalui 
kombinasi antara kharisma kiai, keteladanan 
moral, dan sistem pendidikan berbasis komu-
nitas, terbukti menjadi model kelembagaan 
Islam yang relevan untuk pengembangan 
pendidikan Islam multikultural dan moderasi 
beragama di Indonesia. 

Berdasarkan analisis di atas, dapat 
dikembangkan suatu pemahaman baru bahwa 
genealogi kelembagaan pendidikan Islam 
tidak berhenti pada dimensi historis semata, 
melainkan terus mengalami proses 
transformasi sosial yang dinamis dan 
kontekstual. Pesantren Darussolah di Sangatta 
Selatan menjadi bukti nyata pengembangan 
model pendidikan Islam berbasis pember-



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

48 

 

dayaan masyarakat, yang mengintegrasikan 
nilai-nilai keislaman dengan realitas sosial 
multikultural. Melalui pendekatan dakwah 
humanis dan pendidikan partisipatif, 
pesantren ini mengembangkan fungsi ganda: 
sebagai lembaga transmisi ilmu keagamaan 
dan sebagai pusat rekonstruksi sosial yang 
menumbuhkan kesadaran moral, moderasi 
beragama, dan solidaritas sosial. Dengan 
demikian, analisis terhadap Darussolah 
menegaskan adanya perluasan paradigma 
pendidikan Islam dari sekadar lembaga 
keagamaan menuju lembaga sosial-trans-
formasional yang adaptif terhadap tantangan 
modernitas dan keberagaman masyarakat 
Indonesia. 
 

IV. SIMPULAN DAN SARAN 
A. Simpulan 

Simpulan penelitian ini menunjukkan 
bahwa pendidikan Islam di Indonesia berakar 
kuat pada tradisi keilmuan klasik, namun 
terus berdialog dengan konteks sosial dan 
intelektual modern. Pesantren, sebagai 
lembaga inti, tidak hanya berfokus pada 
pendalaman agama, tetapi juga pada 
pembentukan masyarakat beradab dan 
berpengetahuan. Studi di Pondok Pesantren 
Darussolah Sangatta Selatan menegaskan 
peran pesantren sebagai model pendidikan 
Islam yang moderat, inklusif, dan partisipatif 
dalam mengelola keberagaman sosial. Melalui 
nilai-nilai tawassuth, tasamuh, dan tawazun, 
pesantren ini berhasil menciptakan harmoni 
sosial di masyarakat heterogen. Dengan 
demikian, pendidikan Islam berfungsi sebagai 
agen integrasi dan moderasi sosial yang 
menjembatani tradisi dan modernitas serta 
memperkuat peran Islam dalam membangun 
peradaban damai di Indonesia. 

 

B. Saran 
Disarankan agar pesantren dan lembaga 

pendidikan Islam terus memperkuat kapasitas 
kelembagaan dengan mengintegrasikan nilai-
nilai keislaman klasik dan prinsip 
multikulturalisme dalam kurikulum. Model 
pendidikan partisipatif seperti di Pondok 
Pesantren Darussolah Sangatta Selatan perlu 
dikembangkan dan direplikasi di berbagai 
daerah sebagai contoh pendidikan Islam yang 
moderat, inklusif, dan transformatif. Selain itu, 
kolaborasi antara pesantren, pemerintah, dan 
masyarakat lokal perlu ditingkatkan untuk 
memperkuat peran pendidikan Islam sebagai 
agen integrasi sosial. Riset lanjutan tentang 

genealogi pendidikan Islam di Indonesia juga 
penting dilakukan guna memperkaya 
khazanah keilmuan dan memperkuat dasar 
kebijakan pendidikan Islam yang kontekstual 
dan berkeadilan. 

 
DAFTAR RUJUKAN 
A. A. Fajarudin, “Pesantren: a Potrait of Education 

and Islamic Social History,” J. Islam. Educ. 
Res., vol. 5, no. 2, pp. 91–108, 2024. 

A. A. Riyadi, “Studi Islam dan Radikalisme 
Pendidikan dalam Konteks Masyarakat 
Majemuk,” Intelegensia J. Pendidik. Islam, 
vol. 3, no. 1, 2015. 

A. Abdellah and A. Haridy, “Medieval Muslim 
thinkers on foreign language pedagogy: The 
case of Ibn Khaldun,” Lingua, vol. 193, pp. 
62–71, 2017, doi: 
https://doi.org/10.1016/j.lingua.2017.05.0
01. 

A. Azra, “Genealogy of Indonesian islamic 
education: Roles in the modernization of 
muslim society,” Herit. Nusant. Int. J. Relig. 
Lit. Herit., vol. 4, no. 1, pp. 85–114, 2015. 

A. F. S. Ikhwani, “Perempuan dan Moderasi 
Beragama Membangun Jembatan 
Kerukunan di Nusantara”. 

A. Hairit, “Dinamika Pendidikan Islam 
Multikultural Perspektif Lembaga 
Pendidikan Muhammadiyah,” J. Islam. Educ. 
Policy, vol. 5, no. 1, 2020. 

A. Halim and M. Maskuri, “Kompetensi 
Multikultural Guru Pendidikan Agama 
Islam,” Pendidik. Multikultural, vol. 5, no. 1, 
pp. 120–137, 2021. 

A. Hasanah, “Genealogi Pendidikan Pesantren 
sebagai Pembentuk Tradisi Islam di 
Indonesia: Genealogy of Pesantren 
Education as the Shaper of Islamic 
Traditions in Indonesia,” Scaffolding J. 
Pendidik. Islam dan Multikulturalisme, vol. 
3, no. 2, pp. 95–108, 2021. 

A. Jornet, W. R. Penuel, M. Esteban-Guitart, and S. 
Akkerman, “Socio-educational ecologies for 
learning, social change, and future thinking: 
Expanding educational psychology’s 
boundaries,” Acta Psychol. (Amst)., vol. 258, 
p. 105156, 2025, doi: 
https://doi.org/10.1016/j.actpsy.2025.105



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

49 

 

156. 

A. Mu’ti, “Local wisdom-based multicultural 
education: Muhammadiyah experience,” 
Intellect. Discourse, vol. 33, no. 1, 2025. 

A. Muhajir, “Inclusion of pluralism character 
education in the Islamic modern boarding 
schools during the pandemic era,” J. Soc. 
Stud. Educ. Res., vol. 13, no. 2, pp. 196–220, 
2022. 

A. Muhtarom, S. Fuad, and T. Latif, Moderasi 
beragama: konsep, nilai, dan strategi 
pengembangannya di pesantren. Yayasan 
Talibuana Nusantara, 2020. 

A. N. Harisah, “Pesantren Sebagai Lembaga 
Dakwah Perubahan Sosial Budaya,” Al-
Riwayah J. Kependidikan, vol. 12, no. 1, pp. 
1–22, 2020. 

A. Zakaria, A. T. Raya, M. Saihu, and S. Rokim, 
“Perspektif Al-Quran Dalam Keseimbangan 
Beragama: Menakar Moderasi Beragama 
Melalui Maqashid Syariaha,” Al-Tadabbur J. 
Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, vol. 9, no. 02, pp. 
369–386, 2024. 

B. Nurhamidin, S. Mokodenseho, H. Mokodompit, 
A. Bahansubu, and P. Rumondor, 
“Transformasi Otoritas Keagamaan Di Era 
Digital, Analisis Sosiologis Terhadap 
Pergeseran Pola Otoritas Ulama Di Media 
Sosial,” J. Educ. Relig. Perspect., vol. 1, no. 1, 
pp. 39–48, 2025. 

E. Qotrunada, I. F. Azizah, S. Alawiyah, A. N. 
Anwar, and A. Fadhil, “Tantangan 
Pesantren Tradisional di Era Globalisasi: 
Tinjauan Sosiologis terhadap Pergeseran 
Fungsi Sosial Pendidikan Islam,” J. Ilmu 
Pendidik. dan Sos., vol. 4, no. 2, pp. 154–162, 
2025. 

F. T. D. Pradipta, R. Azaki, and T. Zulkarnain, 
“Peran Pesantren dalam Pembentukan 
Kesadaran Politik Islam di Indonesia,” Polit. 
Islam, vol. 4, no. 1, pp. 90–110, 2025. 

H. H. Safitri, “Penguatan Moderasi Beragama 
Melalui Nilai-nilai Al-Qur’an dalam Tradisi 
Wungon di Pemalang,” Penguatan Moderasi 
Beragama Melalui Nilai-nilai Al-Qur’an 
dalam Tradisi Wungon di Pemalang, vol. 10, 
no. 1, pp. 1–14, 2024. 

I. de Groot, M. Leijgraaf, and A. van Dalen, 

“Towards culturally responsive and 
bonding-oriented teacher education,” 
Teach. Teach. Educ., vol. 121, p. 103953, 
2023, doi: 
https://doi.org/10.1016/j.tate.2022.10395
3. 

I. N. Jannah, R. Rodliyah, and L. Usriyah, “Cultural 
Transformation in Religious Activities 
Based on Ahlussunnah Wal Jama’ah Values 
in Islamic Boarding Schools,” Nazhruna J. 
Pendidik. Islam, vol. 6, no. 2, pp. 306–319, 
2023. 

I. Zakariya, M. Maskuri, and M. F. Hidayatullah, 
“Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan 
Multikultural Dalam Pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam Di Sma Islam 
Sabilurrosyad Gasek,” Vicratina J. Ilm. 
Keagamaan, vol. 6, no. 6, pp. 32–40, 2021. 

K. A. R. Indonesia, “Konsep Tawassuth, Tawazun 
Dan Tasamuh”. 

L. Idrus, “PESANTREN, KYAI DAN TAREKAT 
(Potret Sejarah Pendidikan Islam di 
Indonesia),” Al-Din J. Dakwah Dan Sos. 
Keagamaan, vol. 6, no. 2, 2020. 

M. A. M. Permadi, W. K. Sya’ban, and H. Hilalludin, 
“T Transformasi Pendidikan Islam: Studi 
Komparatif Sistem Pengajaran di Pesantren 
Tradisional dan Pesantren Modern: 
Transformasi Pendidikan Islam: Studi 
Komparatif Sistem Pengajaran di Pesantren 
Tradisional dan Pesantren Modern,” TIME 
Transform. Islam. Manag. Educ. J., vol. 2, no. 
1, pp. 25–31, 2025. 

M. A. Nuryatno, “Islamic education in a pluralistic 
society,” Al-Jami’ah J. Islam. Stud., vol. 49, 
no. 2, pp. 411–431, 2011. 

M. Bakri, Islam dan Moderasi Beragama. 
MALANG: Edulitera (Anggota IKAPI No. 
211/JTI/2019), 2024. 

M. Chasanah, “Genealogi Dan Jejaring Lembaga 
Pendidikan Islam Indonesia Dengan 
Lembaga Pendidikan Islam Dunia: Sejarah, 
Pengaruh, Dan Dinamika Global,” Pendas J. 
Ilm. Pendidik. Dasar, vol. 10, no. 01, 2025. 

M. Munir, M. Maskuri, and T. Al Anshori, 
“Internalisasi Nilai-Nilai Budaya Religius 
Melalui Program Keagamaan Untuk 
Membentuk Karakter Peserta Didik Di 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (38-50) 

 

50 

 

Sekolah Menengah Pertama Bahrul 
Maghfiroh Kota Malang,” Vicratina J. Ilm. 
Keagamaan, vol. 10, no. 6, 2025. 

M. Roqib, “Increasing social class through islamic 
boarding schools in Indonesia,” J. Soc. Stud. 
Educ. Res., vol. 12, no. 2, pp. 305–329, 2021. 

M. Nematpour, O. Oshriyeh, and M. Ghaffari, 
“Behind the invisible walls: Understanding 
constraints on Muslim solo female travel,” 
Tour. Manag. Perspect., vol. 50, p. 101213, 
2024, doi: 
https://doi.org/10.1016/j.tmp.2023.10121
3. 

M. Sandelowski, “Whatever happened to 
qualitative description?,” Res. Nurs. Health, 
vol. 23, no. 4, pp. 334–340, 2000. 

R. Basori, T. J. Raharjo, Y. Arief, and P. Titin, 
“Inovasi Manajemen Perubahan Pada 
Sistem Pendidikan Pondok Pesantren 
Asrama Perguruan Islam Tegalrejo 
Magelang Di Era Modern,” 2023, Universitas 
Negeri Semarang. 

R. Rahmawati et al., “Perkembangan Pondok 
Pesantren: Warisan Dan Transformasi 
Pendidikan Islam,” SENTRI J. Ris. Ilm., vol. 3, 
no. 1, pp. 380–386, 2024. 

R. Supriyandi, K. Pratama, M. P. Syahri, and A. 
Asiyah, “Pendidikan Islam multikultural 
dan integrasi bangsa, model pendidikan 
Islam multikultural serta peran guru dalam 
pendidikan Islam multikultural,” Innov. J. 
Soc. Sci. Res., vol. 4, no. 1, pp. 8441–8453, 
2024. 

S. Mahmudah and A. Shafrizal, “Analysis of 
Attitude Assessment in Islamic Religious 
Education in Elementary Schools,” Pedagog. 
J. Islam. Elem. Sch., pp. 171–184, 2022. 

 

 

 

 

 

 

 

S. Morano‐Foadi, “EU Citizenship and Religious 
Liberty in an Enlarged Europe,” Eur. Law J., 
vol. 16, no. 4, pp. 417–438, 2010. 

S. P. Daulay, “Pelaksanaan dakwah bil-hal di 
pondok Pesantren Darul Falah Desa Bukit 
Berbunga Kecamatan Sosa Kabupaten 
Padang Lawas,” 2015, IAIN 
Padangsidimpuan. 

S. Shah, Education, leadership and Islam: Theories, 
discourses and practices from an Islamic 
perspective. Routledge, 2015. 

S. Sudirman, R. Ramadhita, S. Bachri, and Y. 
Whindari, “The transformation of state 
islamic higher education institutions into 
World-Class University: From globalisation 
to institutional values,” Soc. Sci. Humanit. 
Open, vol. 12, p. 101705, 2025, doi: 
https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2025.101
705. 

S. Suyadi and S. Sutrisno, “A genealogycal study 
of Islamic education science at the Faculty 
of Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan 
Kalijaga,” Al-Jami’ah J. Islam. Stud., vol. 56, 
no. 1, pp. 29–58, 2018. 

U. Salamah, “Integrasi Nilai-Nilai Islam dan 
Kearifan Lokal,” in Proceedings of Annual 
Conference for Muslim Scholars, 2024, pp. 
1057–1065. 

Y. Latif, Inteligensia Muslim dan kuasa: genealogi 
inteligensia Muslim Indonesia abad ke-20. 
Mizan Pustaka, 2006. 

 

 

 


