JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59)

JiiP

Jumxl Hmiad mu Peadidikan

Pendidikan Agama Islam yang Inklusif: Meningkatkan
Toleransi dan Kerukunan Beragama

Ani Ulfiana Latifah*1, Mendi Harmoko?, M. Firmansyah3
L23Universitas PGRI Wiranegara, Indonesia
E-mail: nenkvhie441@gmail.com

Article Info

Abstract

Article History
Received: 2025-11-05
Revised: 2025-12-19
Published: 2026-01-02

Keywords:
Inclusive Islamic
Education;
Tolerance;
Religious Harmony;
Multiculturalism;
Moderation.

This study explores the concept of inclusive Islamic religious education as a
transformative approach to fostering tolerance and interreligious harmony in
multicultural societies. The issue is essential to investigate because religious
exclusivism and intolerance continue to challenge social cohesion and peacebuilding
efforts in Indonesia. Previous studies have primarily focused on normative aspects and
curriculum design, leaving a gap in understanding how inclusivity can be practiced
holistically within educational and social settings. Therefore, this study seeks to
answer how inclusive Islamic education can promote tolerance and harmony across
faith communities. Using a qualitative literature review approach, this research
analyzed national and international academic sources published between 2015 and
2025. The data were classified, reduced, and synthesized through content analysis to
construct a conceptual framework of inclusive religious education. The findings reveal
that inclusive Islamic education integrates spiritual, ethical, and social dimensions to
shape tolerant and empathetic individuals. Its novelty lies in positioning Islamic
education as a medium of dialogue and peace rather than mere doctrinal instruction.
The study recommends developing teacher capacity, curriculum integration, and
interfaith collaboration as key strategies to strengthen inclusive religious education in
future research and educational policies.

Artikel Info

Abstrak

Sejarah Artikel
Diterima: 2025-11-05
Direvisi: 2025-12-19
Dipublikasi: 2026-01-02

Kata kunci:

Pendidikan Islam Inklusif;

Toleransi;
Kerukunan Umat
Beragama;
Multikulturalisme;
Moderasi.

Studi ini mengeksplorasi konsep pendidikan agama Islam inklusif sebagai pendekatan
transformatif untuk menumbuhkan toleransi dan kerukunan antarumat beragama
dalam masyarakat multikultural. Isu ini penting untuk diselidiki karena eksklusivisme
dan intoleransi agama terus menantang kohesi sosial dan upaya pembangunan
perdamaian di Indonesia. Studi-studi sebelumnya terutama berfokus pada aspek
normatif dan desain kurikulum, sehingga menyisakan kesenjangan dalam memahami
bagaimana inklusivitas dapat dipraktikkan secara holistik dalam lingkungan
pendidikan dan sosial. Oleh karena itu, studi ini berupaya menjawab bagaimana
pendidikan Islam inklusif dapat mendorong toleransi dan kerukunan antarumat
beragama. Dengan menggunakan pendekatan tinjauan pustaka kualitatif, penelitian ini
menganalisis sumber-sumber akademis nasional dan internasional yang diterbitkan
antara tahun 2015 dan 2025. Data diklasifikasikan, direduksi, dan disintesis melalui
analisis isi untuk membangun kerangka konseptual pendidikan agama inklusif.
Temuan penelitian ini mengungkapkan bahwa pendidikan Islam inklusif
mengintegrasikan dimensi spiritual, etika, dan sosial untuk membentuk individu yang
toleran dan empati. Kebaruannya terletak pada penempatan pendidikan Islam sebagai
media dialog dan perdamaian, bukan sekadar pengajaran doktrinal. Studi ini
merekomendasikan pengembangan kapasitas guru, integrasi kurikulum, dan
kolaborasi antaragama sebagai strategi utama untuk memperkuat pendidikan agama
inklusif dalam penelitian dan kebijakan pendidikan masa depan.

I. PENDAHULUAN

Keberagaman agama, budaya, dan etnis
merupakan realitas sosial yang melekat dalam
kehidupan bangsa Indonesia. Dengan lebih dari
1.300 suku bangsa dan lebih dari 700 bahasa
daerah  (BPS, 2020), Indonesia adalah
representasi nyata dari masyarakat multikultural
yang kompleks. Keragaman ini, di satu sisi,
menjadi kekuatan sosial yang mencerminkan

kekayaan identitas nasional, namun di sisi lain,
menyimpan potensi perpecahan apabila tidak
dikelola melalui pendidikan yang menanamkan
nilai toleransi dan kerukunan (Febrianto, 2025).
Fenomena intoleransi, diskriminasi berbasis
agama, dan menguatnya  eksklusivisme
keagamaan yang masih sering muncul di ruang
publik menandakan adanya kesenjangan antara
idealitas ajaran agama dengan realitas sosial

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

51


mailto:nenkvhie441@gmail.com

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59)

(Susanti, 2025). Padahal, nilai-nilai fundamental
Islam seperti rahmatan lil ‘alamin, keadilan (‘adl),
kesetaraan (musawah), dan saling mengenal
(ta’aruf) merupakan basis moral untuk
membangun kehidupan yang damai dan inklusif.
Dalam konteks ini, Pendidikan Agama Islam
(PAI) memiliki peran strategis tidak hanya dalam
membentuk kesalehan pribadi, tetapi juga
kesalehan sosial yang diwujudkan dalam sikap
menghargai keberagaman dan menolak segala
bentuk kekerasan serta diskriminasi (Aderibigbe
et al, 2023). Oleh karena itu, urgensi
pengembangan pendidikan agama Islam yang
bersifat inklusif semakin mendesak di tengah
dinamika masyarakat plural yang rentan
terhadap konflik identitas dan agama.
Penelitian-penelitian terdahulu telah menun-
jukkan peran signifikan PAI dalam menanamkan
nilai-nilai toleransi dan moderasi. Altas (2015)
melalui kajian Towards Comprehensive Religious
Education menegaskan pentingnya pendidikan
agama yang berpijak pada paradigma liberalisme
dan multikulturalisme agar peserta didik mampu
hidup berdampingan secara damai dengan
pemeluk agama lain. Aderibigbe et al. (2023)
Aderibigbe et al. (2023) juga mengungkapkan
bahwa pendidikan Islam yang mengintegrasikan
nilai empati dan kasih sayang mampu
menumbuhkan rasa hormat terhadap perbedaan
serta mendorong pembentukan warga dunia
yang toleran. Di Indonesia, Yasin & Rahmadian
(2024) menyoroti tantangan pluralisme agama
dalam masyarakat multikultural dan menawar-
kan strategi PAI yang menekankan moderasi,
penguatan literasi digital, serta peningkatan
kompetensi multikultural guru. Demikian pula,
Susanti (2025) melalui penelitiannya tentang
pengembangan bahan ajar PAI berbasis
multikultural menemukan bahwa bahan ajar
yang menonjolkan nilai keadilan dan persamaan
berpotensi meningkatkan kerukunan antarumat
beragama. Selain itu Abidin & Murtadlo (2020)
menegaskan bahwa internalisasi nilai-nilai
moderasi beragama dalam PAI efektif menekan
sikap radikal serta memperkuat kerjasama lintas
iman di sekolah-sekolah umum. Namun
demikian, sebagian besar penelitian masih
berfokus pada aspek kurikulum dan nilai-nilai
normatif, belum banyak menggali bagaimana
praktik pendidikan agama Islam yang benar-
benar inklusif dijalankan di tingkat praksis
pembelajaran dan budaya sekolah. Celah
penelitian (research gap) ini menunjukkan
perlunya kajian yang lebih mendalam tentang
bagaimana PAI dapat menjadi instrumen

pembentukan kesadaran sosial yang menghargai
perbedaan dalam kerangka pendidikan yang
dialogis dan transformatif.

Bertolak dari celah tersebut, penelitian ini
berupaya memposisikan pendidikan agama Islam
yang inklusif sebagai pendekatan konseptual dan
praktikal yang memadukan nilai teologis Islam
dengan prinsip-prinsip multikulturalisme dan
humanisme universal. Pendidikan agama Islam
yang inklusif bukan berarti mengaburkan
identitas keagamaan, tetapi menghadirkan
pemahaman keagamaan yang terbuka terhadap
keberagaman sosial dan menghormati keyakinan
lain sebagai bagian dari kehendak Tuhan
(sunnatullah) (Noor, 2023). Pendekatan ini
menekankan pentingnya metode pembelajaran
yang partisipatif, dialogis, serta berbasis empati
sosial, sehingga peserta didik dapat memahami
ajaran Islam dalam konteks kemanusiaan yang
lebih luas. Dalam hal ini, pendidikan inklusif
menjadi sarana untuk menginternalisasi nilai-
nilai toleransi, kerja sama, dan solidaritas lintas
iman, sebagaimana ditekankan oleh penelitian
Aderibigbe et al. (2023) tentang pendidikan
Islam sebagai wahana pembentukan global
citizenship. PAI yang inklusif juga sejalan dengan
visi moderasi beragama yang dicanangkan
Kementerian Agama RI, yaitu menjadikan ajaran
Islam sebagai sumber inspirasi perdamaian dan
pengikat kerukunan sosial. Dengan demikian,
arah pengembangan PAI perlu bergeser dari
sekadar transfer pengetahuan keagamaan
menuju pembentukan kesadaran keberagamaan
yang terbuka, adaptif, dan membebaskan.

Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis dan mengevaluasi
bagaimana pendidikan agama Islam yang inklusif
dapat meningkatkan toleransi dan kerukunan
antarumat beragama, baik dalam konteks
lembaga pendidikan maupun masyarakat luas.
Pertanyaan utama penelitian ini adalah:
Bagaimana prinsip dan implementasi pendidikan
agama Islam yang inklusif mampu membentuk
sikap toleran, moderat, dan harmonis di tengah
masyarakat multikultural? Adapun hipotesis
yang diajukan adalah bahwa penerapan
pendidikan agama Islam yang inklusif—melalui
integrasi nilai-nilai moderasi, keadilan, dan
penghormatan  terhadap perbedaan—dapat
berpengaruh positif terhadap peningkatan sikap
toleransi dan kerukunan beragama di lingkungan
pendidikan dan sosial masyarakat. Penelitian ini
diharapkan memberikan kontribusi konseptual
terhadap pengembangan paradigma pendidikan
Islam yang berwawasan multikultural serta

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

52



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59)

menawarkan rekomendasi praktis bagi guruy,
pembuat Kkebijakan, dan lembaga pendidikan
dalam mengimplementasikan pendidikan agama
yang lebih dialogis, damai, dan humanis.

II. METODE PENELITIAN

Fenomena pendidikan agama Islam yang
inklusif dipilih sebagai fokus penelitian ini
karena isu toleransi dan kerukunan antarumat
beragama semakin penting di tengah mening-
katnya polarisasi sosial dan munculnya gejala
intoleransi di lingkungan pendidikan. Pendidikan
agama sering kali dipersepsikan sebagai
instrumen dogmatis yang menekankan identitas
kelompok, bukan ruang dialog lintas iman. Oleh
karena itu, penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode studi
literatur (literature review) karena dianggap
paling tepat untuk menggali konsep, strategi, dan
implementasi pendidikan agama Islam yang
bersifat inklusif secara komprehensif.
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk
menelaah berbagai temuan empiris dan
konseptual dari penelitian terdahulu, sehingga
dapat membangun sintesis baru mengenai
kontribusi PAI dalam membentuk toleransi dan
kerukunan beragama. Melalui metode ini,
penelitian tidak hanya menjelaskan teori, tetapi
juga mengkritisi dan memposisikan ulang
paradigma pendidikan Islam di era multikultural.

Jenis penelitian ini merupakan penelitian
kualitatif deskriptif dengan data sekunder yang
diperoleh dari sumber-sumber akademik, seperti
artikel ilmiah, laporan penelitian, prosiding
konferensi, dan dokumen resmi terkait
pendidikan agama Islam, moderasi beragama,
serta pendidikan multikultural. Data yang
digunakan berbentuk teks konseptual dan hasil
temuan empiris yang relevan dengan fokus
penelitian. Sumber utama diambil dari jurnal-
jurnal terindeks seperti Jurnal Manajemen dan
Pendidikan Agama Islam (Munawaroh &
Hidayatullah, 2024), International Journal of
Humanities and Social Science (Altas, 2015),
serta publikasi terbaru tentang peran PAI dalam
moderasi beragama (Nadhif et al., 2025; Susanti,
2025). Pemilihan data dilakukan secara purposif,
yaitu hanya menggunakan literatur yang meme-

nuhi kriteria kredibilitas ilmiah, keterkaitan
dengan tema inklusivitas pendidikan, dan
relevansi dengan konteks sosial Indonesia.

Dengan demikian, data yang digunakan memiliki
nilai argumentatif dan reflektif yang kuat dalam
mendukung analisis teoretis.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui
empat tahapan operasional. Pertama, peneliti
melakukan identifikasi literatur melalui basis
data seperti Google Scholar, DOAJ], dan Garuda
dengan kata kunci Pendidikan Agama Islam,
inklusivitas, toleransi, dan kerukunan beragama.
Kedua, literatur yang ditemukan diseleksi
berdasarkan tahun publikasi (minimal 2015-
2025), reputasi jurnal, serta keterkaitan sub-
stansi dengan tujuan penelitian. Ketiga, seluruh
literatur yang relevan kemudian diklasifikasi
menurut tema besar: (1) konsep inklusivitas
pendidikan Islam, (2) strategi implementasi di
lembaga pendidikan, dan (3) pengaruhnya
terhadap sikap toleransi dan kerukunan.
Keempat, data yang terpilih dianalisis mengguna-
kan metode analisis isi (content analysis) dengan
model Miles dan Huberman, yang meliputi
reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan. Tahapan analisis dilakukan secara
sistematis dengan menafsirkan makna, mem-
bandingkan hasil antar penelitian, dan menyusun
peta konseptual hubungan antarvariabel. Hasil
sintesis ini menjadi dasar dalam merumuskan
kerangka konseptual yang menggambarkan
peran pendidikan agama Islam inklusif dalam
membangun toleransi antarumat beragama.

III. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Hasil Penelitian

Hasil  kajian = menunjukkan  bahwa
pendidikan agama Islam yang inklusif tidak
hanya diimplementasikan melalui kurikulum
formal, tetapi juga melalui budaya sekolah dan
interaksi sosial antarwarga pendidikan.
Bentuk-bentuk  konkret inklusivitas ini
terlihat dari penerapan pendekatan pembela-
jaran berbasis dialog dan kolaborasi lintas
agama, integrasi nilai moderasi dalam bahan
ajar, serta penguatan karakter peserta didik
melalui kegiatan sosial-keagamaan yang
melibatkan ~ beragam  latar  belakang
keyakinan. Misalnya, beberapa sekolah yang
dikaji dalam literatur mengadakan kegiatan
lintas iman seperti bakti sosial bersama,
forum “saling mengenal agama lain”, hingga
program literasi damai berbasis digital
(Munawaroh &  Hidayatullah, 2024).
Implementasi tersebut selaras dengan prinsip
rahmatan lil ‘alamin yang menempatkan Islam
sebagai sumber kedamaian universal. Dalam
konteks pembelajaran, guru PAI berperan
bukan hanya sebagai penyampai dogma,
melainkan fasilitator yang mendorong peserta
didik memahami ajaran Islam melalui nilai

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

53



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59)

kemanusiaan dan keadilan sosial. Dengan
demikian, inklusivitas dalam PAI terwujud
melalui keseimbangan antara aspek spiritual
dan sosial, yang menjadikan agama sebagai
sumber etika dialog antarumat.

Temuan penelitian mengindikasikan bahwa
terdapat beberapa faktor yang memengaruhi
sejauh mana inklusivitas dapat diterapkan
dalam pendidikan agama Islam. Faktor
pertama adalah kompetensi guru PAI dalam
memahami dan menginternalisasi nilai
moderasi beragama. Guru dengan wawasan
multikultural dan kemampuan reflektif
cenderung lebih berhasil menumbuhkan
lingkungan belajar yang inklusif (Fauzi &
Anwar, 2025). Faktor kedua adalah dukungan
kebijakan institusional dan  kurikulum
nasional, yang menentukan sejauh mana nilai
toleransi dan pluralisme dimasukkan dalam
materi ajar. Dalam konteks ini, Kementerian
Agama RI melalui Peta Jalan Moderasi
Beragama 2020-2024 memiliki peran penting
dalam mengarahkan penguatan moderasi di
sekolah. Faktor ketiga adalah kondisi sosial
dan budaya lingkungan sekolah, termasuk
latar belakang peserta didik, hubungan
antaragama di sekitar komunitas, serta
eksposur terhadap informasi di media sosial
(Prabowo & Ilyas, 2021). Sementara itu, faktor
internal seperti paradigma keagamaan yang
masih eksklusif di kalangan sebagian pendidik
menjadi hambatan utama dalam mewujudkan
pembelajaran inklusif. Oleh karena itu,
penerapan pendidikan agama Islam yang
inklusif menuntut adanya sinergi antara guru,
lembaga pendidikan, masyarakat, dan kebija-
kan pemerintah agar nilai-nilai Islam yang
damai dan terbuka dapat diaktualisasikan
secara konsisten.

Secara transformatif, hasil penelitian ini
menunjukkan bahwa pendidikan agama Islam
yang inklusif memiliki implikasi besar
terhadap pembentukan Kkarakter sosial
peserta didik dan penguatan kohesi masya-
rakat. Implementasi PAI yang berorientasi
pada inklusivitas terbukti mampu menum-
buhkan kesadaran baru bahwa keberagaman
bukan ancaman, melainkan peluang untuk
membangun solidaritas sosial. Peserta didik
yang terpapar pendidikan agama inklusif
menunjukkan kecenderungan lebih tinggi
dalam menerima perbedaan, menghindari
ujaran kebencian, serta aktif berpartisipasi
dalam kegiatan lintas iman (F. M. Ali & Bagley,
2015). Secara institusional, pendekatan

inklusif juga memperkuat budaya sekolah
yang damai dan kolaboratif, di mana agama
tidak lagi diposisikan sebagai sekat identitas,
tetapi sebagai jembatan kemanusiaan.
Implikasi lain yang menonjol adalah
munculnya paradigma pendidikan Islam yang
lebih adaptif terhadap tantangan global
seperti intoleransi digital dan polarisasi sosial.
Hal ini menjadikan PAI bukan hanya
instrumen pengajaran nilai moral, tetapi juga
medium transformasi sosial yang membentuk
generasi beriman, terbuka, dan berkeadaban.
Dengan demikian, pendidikan agama Islam
yang inklusif menjadi model pendidikan
transformatif yang mampu menanamkan nilai

toleransi  sebagai  fondasi  kerukunan
beragama di Indonesia.

. Pembahasan
1. Bentuk-bentuk Inklusivitas dalam

Pendidikan Agama Islam

Inklusivitas dalam pendidikan agama
Islam menemukan bentuknya melalui
proses pembelajaran yang terbuka,
dialogis, dan berpusat pada nilai-nilai
kemanusiaan. Dalam lingkungan belajar
seperti ini, setiap siswa didorong untuk
melihat perbedaan sebagai keniscayaan
hidup yang perlu dirayakan, bukan
dihindari. Guru PAI memainkan peran
penting sebagai pendamping yang menum-
buhkan empati dan kesadaran sosial, bukan
sekadar penyampai dogma keagamaan
(Madakir et al, 2022). Pendekatan ini
menciptakan suasana belajar yang hidup, di
mana agama hadir sebagai kekuatan yang
menyejukkan, mempertemukan, dan me-
numbuhkan rasa saling menghargai. Kelas
agama tidak lagi menjadi ruang monolog,
melainkan forum refleksi bersama yang
membangun kedalaman iman sekaligus
keluasan pandangan.

Kesadaran baru ini tumbuh dari
kenyataan sosial bahwa masyarakat kini
hidup dalam pergaulan yang semakin
majemuk. Ketika keberagaman menjadi
bagian dari keseharian, pendidikan agama
dituntut untuk lebih relevan dengan
realitas sosial. Guru yang memahami
bahwa inti ajaran Islam adalah kasih
sayang, keadilan, dan perdamaian, mampu
menanamkan nilai-nilai tersebut secara
kontekstual dalam kehidupan muridnya (F.
Ali & Bagley, 2013). Dari proses ini lahirlah
cara pandang baru bahwa ajaran Islam

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

54



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59)

tidak hanya berbicara tentang hubungan
dengan Tuhan, tetapi juga tentang bagai-
mana menjaga harmoni dengan sesama
manusia. Pendidikan agama yang demikian
menjelma  menjadi jembatan  yang
menyatukan keyakinan dan kemanusiaan.

Keterbukaan ini berdampak besar
terhadap karakter dan kepribadian peserta
didik. Anak-anak yang terbiasa dengan
dialog, kerja sama, dan perjumpaan lintas
iman akan tumbuh menjadi pribadi yang
terbuka, reflektif, serta menghargai
keberbedaan. Mereka tidak mudah menilai
keyakinan orang lain secara hitam putih,
melainkan berusaha memahami makna
kebenaran dari sudut pandang yang lebih
luas (Sismanto et al., 2022). Dalam konteks
ini, nilai-nilai Islam menjadi energi moral
yang mendorong terbangunnya solidaritas
sosial. Pendidikan agama yang inklusif
menjadi ruang bertumbuhnya manusia
beriman yang sekaligus beradab.

Temuan ini sejalan dengan pandangan
Altas (2015) yang mengusulkan pendidikan
agama yang komprehensif dan lintas
budaya, serta gagasan Munawaroh dan
Hidayatullah (2024) yang menekankan
pentingnya membangun budaya sekolah
yang harmonis. Namun, penelitian ini
menegaskan bahwa inklusivitas tidak
hanya terletak pada kurikulum, melainkan
juga pada relasi sosial yang tumbuh di
ruang kelas. Dari sinilah  muncul
pemahaman bahwa pendidikan Islam
bukan sekadar pengajaran nilai, tetapi
pengalaman spiritual yang meneguhkan
kemanusiaan. Pendidikan seperti ini
seyogianya terus diperkuat dengan
pembiasaan kegiatan lintas iman, diskusi
terbuka, dan proyek sosial bersama. Guru
agama perlu didorong untuk mengembang-
kan pendekatan pembelajaran berbasis
empati dan refleksi, agar nilai-nilai Islam
dapat dihayati sebagai sumber cinta kasih
dan persaudaraan universal.

. Faktor-faktor yang Mempengaruhi
Implementasi Pendidikan Agama Islam
yang Inklusif

Upaya menanamkan nilai-nilai inklusif
dalam pendidikan agama Islam sangat
bergantung pada kesiapan manusia dan
lingkungan yang mengelilinginya. Guru
menjadi sosok sentral yang menentukan
arah pendidikan; pemahaman mereka

tentang  ajaran Islam  dan  cara
mengajarkannya akan sangat memengaruhi
suasana belajar (Hifza et al., 2020). Guru
yang memiliki wawasan kebangsaan dan
kepekaan sosial yang tinggi akan menuntun
siswa untuk memandang perbedaan
dengan sikap terbuka. Sebaliknya, ketika
pendidikan dijalankan dalam paradigma
sempit, yang menekankan identitas dan
klaim kebenaran tunggal, maka ruang
dialog menjadi tertutup dan nilai-nilai
kemanusiaan mudah terpinggirkan.

Selain peran guru, dukungan kebijakan
pendidikan menjadi unsur penting.
Kurikulum yang berpihak pada nilai-nilai
kebinekaan serta kebijakan sekolah yang
mendorong partisipasi lintas agama dapat
menjadi fondasi bagi tumbuhnya iklim
toleran. Namun, tidak dapat dipungkiri
bahwa dalam praktiknya, masih banyak
sekolah yang belum memiliki panduan jelas
tentang bagaimana mengintegrasikan
moderasi beragama dalam pembelajaran.
Akibatnya, nilai-nilai inklusif sering kali
berhenti di tataran wacana, belum
menjelma menjadi kultur pendidikan yang
hidup dalam keseharian (Ramdhan &
Arifin, 2025).

Lingkungan sosial tempat peserta didik
tumbuh juga memberikan pengaruh yang
besar. Sekolah yang berada di wilayah
dengan tingkat pluralitas tinggi cenderung
memiliki dinamika interaksi yang lebih
terbuka. Sebaliknya, di lingkungan yang
homogen, pendekatan pendidikan inklusif
membutuhkan usaha ekstra untuk menum-
buhkan kesadaran keberagaman (Faizal,
2025). Masyarakat yang memandang
perbedaan dengan kecurigaan akan sulit
mendukung gerakan pendidikan yang
humanis. Oleh sebab itu, pendidikan agama
inklusif tidak dapat berdiri sendiri; ia harus
berakar dalam kultur masyarakat yang
menghargai kemajemukan.

Gagasan ini sejalan dengan pandangan
Yasin dan Rahmadian (2024) yang
menekankan pentingnya sinergi antara
guru, kurikulum, dan masyarakat dalam
mewujudkan pendidikan Islam yang
moderat. Namun, refleksi yang muncul dari
penelitian ini memperlihatkan bahwa
sinergi tersebut perlu diperluas—bukan
hanya antara aktor pendidikan, tetapi juga
antar lapisan sosial—agar nilai-nilai
toleransi tidak berhenti di ruang kelas,

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

55



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59)

melainkan mengalir ke ruang publik.
Melalui kolaborasi semacam itu, pendidi-
kan agama Islam dapat menjadi kekuatan
moral yang menghidupkan semangat
kebangsaan dan solidaritas sosial.

. Transformatif Pendidikan Agama Islam
yang Inklusif

Ketika pendidikan agama Islam dijalan-
kan dengan pendekatan yang inklusif,
perubahan yang terjadi tidak sekadar
menyentuh aspek kognitif peserta didik,
tetapi juga menggugah kesadaran spiritual
dan sosial mereka. Dalam suasana belajar
yang penuh penghargaan terhadap
perbedaan, siswa belajar memahami bahwa
keberagaman merupakan bagian dari
kehendak Ilahi. Pemahaman ini mem-
bentuk pribadi yang rendah hati dan
terbuka terhadap pandangan lain, tanpa
kehilangan keyakinannya sendiri. Dari
sinilah tumbuh kesadaran bahwa iman
sejati tidak melahirkan jarak, melainkan
kedekatan dengan sesama manusia
(Muliawan & Muhajir, 2025).

Transformasi ini tidak hanya terjadi di
dalam diri peserta didik, tetapi juga di
lingkungan pendidikan secara keseluruhan.
Sekolah yang mempraktikkan pendidikan
agama inklusif berkembang menjadi
komunitas yang damai dan kolaboratif.
Guru, siswa, dan masyarakat terlibat dalam
kegiatan sosial yang menumbuhkan
solidaritas lintas iman. Suasana seperti ini
memperkuat keutuhan sosial dan menekan
potensi konflik yang sering timbul dari
perbedaan keyakinan (Hakim et al., 2025).
Pendidikan agama dengan demikian
berfungsi sebagai instrumen rekonsiliasi
sosial, mempertemukan spiritualitas
dengan kemanusiaan.

Dalam  konteks masyarakat yang
diwarnai arus informasi yang cepat dan
konflik identitas yang kompleks,
pendidikan agama Islam yang inklusif
menjadi ruang penjernihan. la mengajarkan
cara berpikir kritis sekaligus empatik;
mengajarkan bahwa kekuatan agama
bukan  terletak pada  kemampuan
menegaskan perbedaan, tetapi pada daya
untuk menumbuhkan kedamaian (Saputra
et al, 2025). Nilai-nilai ta’aruf (saling
mengenal) dan musawah (kesetaraan)
menjadi fondasi bagi hubungan sosial yang
saling menghargai. Di sinilah pendidikan

agama berperan sebagai energi moral yang
menumbuhkan budaya damai dan rasa
kebersamaan.

Pandangan ini sejalan dengan gagasan
Aderibigbe et al. (2023) tentang pendidikan
Islam sebagai sarana pembentukan warga
dunia yang beriman sekaligus berempati,
dan memperluasnya ke dalam konteks
Indonesia yang kaya akan pluralitas
budaya. Dengan menghayati nilai-nilai
Islam yang bersifat universal, pendidikan
agama inklusif menuntun masyarakat
menuju peradaban yang lebih lembut, adil,
dan manusiawi. Melalui jalur pendidikan,
Islam menemukan kembali wajahnya
sebagai rahmat bagi seluruh alam (Widat &
Ummah, 2025).

IV. SIMPULAN DAN SARAN
A. Simpulan

Pendidikan agama Islam yang inklusif
terbukti menjadi pendekatan yang relevan
dan efektif dalam menumbuhkan sikap
toleransi serta memperkuat kerukunan
antarumat beragama. Melalui kurikulum yang
berpijak pada nilai moderasi beragama,
metode pembelajaran dialogis, serta budaya
sekolah yang menghormati perbedaan, PAI
berperan tidak hanya dalam membentuk
keimanan individu, tetapi juga kesadaran
sosial yang mendalam. Guru, sebagai fasili-
tator nilai kemanusiaan, menjadi aktor utama
yang mampu menanamkan pemahaman
bahwa ajaran Islam sejatinya membawa pesan
damai, adil, dan penuh kasih sayang. Dengan
demikian, pendidikan agama yang inklusif
tidak hanya melahirkan generasi religius,
tetapi juga membentuk warga masyarakat
yang beradab, terbuka, dan siap hidup
berdampingan dalam keberagaman.

Secara konseptual, penelitian ini
menegaskan bahwa pendidikan agama Islam
yang inklusif dapat menjadi model pem-
belajaran yang menggabungkan spiritualitas
dan kemanusiaan secara harmonis.
Pendekatan ini memperkaya wacana teori
pendidikan Islam dengan memperluasnya ke
arah praksis sosial dan kultural, di mana nilai-
nilai keagamaan dihidupkan dalam konteks
masyarakat yang plural. Secara metodologis,
penelitian ini memberikan sumbangan
terhadap pengembangan analisis literatur
yang menyoroti hubungan antara pendidikan,
toleransi, dan moderasi beragama dalam
kerangka multikulturalisme Islam. Sementara

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

56



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59)

secara teoretis, hasil penelitian ini
memperkuat pandangan bahwa ajaran Islam
memiliki potensi besar untuk menjadi sumber
nilai universal bagi pembangunan perdamaian
sosial jika diimplementasikan melalui sistem
pendidikan yang terbuka dan reflektif.

Meski memberikan gambaran yang
komprehensif, penelitian ini memiliki
keterbatasan karena berfokus pada kajian
literatur dan belum menyentuh aspek empiris
di lapangan. Hal ini membuka peluang bagi
penelitian  selanjutnya untuk mengkaji
penerapan pendidikan agama Islam yang
inklusif melalui pendekatan lapangan, baik
dengan metode studi kasus maupun pene-
litian tindakan sekolah. Penelitian lanjutan
juga dapat meneliti efektivitas pelatihan guruy,
desain kurikulum, serta strategi komunikasi
lintas iman yang mendukung penguatan nilai
inklusivitas dalam dunia pendidikan. Dengan
demikian, hasil penelitian ke depan
diharapkan tidak hanya memperkaya teori,
tetapi juga menghasilkan inovasi praksis yang
dapat diterapkan secara langsung di
lingkungan pendidikan dan masyarakat luas.

B. Saran

Untuk pengembangan ilmu Pendidikan
Agama Islam yang inklusif, disarankan agar
penelitian  selanjutnya  berfokus  pada
penguatan model pembelajaran yang lebih
aplikatif, pengembangan kurikulum berbasis
moderasi beragama, serta studi empiris
mengenai efektivitas praktik inklusivitas di
sekolah. Kolaborasi antara guru, lembaga
pendidikan, dan pembuat kebijakan juga perlu
diperkuat agar temuan konseptual dalam
penelitian ini dapat berkontribusi secara
nyata terhadap kemajuan ilmu PAI, khususnya
dalam membangun toleransi dan kerukunan
antarumat beragama.

DAFTAR RUJUKAN

Abidin, A. A, & Murtadlo, M. A. (2020).
Curriculum development of multicultural-
based Islamic education as an effort to
weaver religious moderation values in
Indonesia. International Journal of Islamic
Education, Research and Multiculturalism
(IJIERM), 2(1), 29-46.

Aderibigbe, S. A, Idriz, M., Alzouebi, K,
AlOthman, H., Hamdi, W. B., & Companioni,
A. A. (2023). Fostering Tolerance and
Respect for Diversity through the
Fundamentals of Islamic Education.

Religions, 14(2), 1-16.
https://doi.org/10.3390/rel14020212

Alj, F,, & Bagley, C. (2013). Islamic education and
multiculturalism: Engaging with the
Canadian experience. Journal of
Contemporary Issues in Education, 8(2).

Ali, F. M., & Bagley, C. (2015). Islamic Education
in a Multicultural Society: The Case of a
Muslim School in Canada. Canadian Journal
of Education, 38(4), n4.

Altas, N. (2015). Towards Comprehensive
Religious Education (a Trial for New
Research Ways within the Frame of
Liberalism and Multiculturalism Concepts).
Procedia - Social and Behavioral Sciences,

174, 131-136.
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2015.01.
637

Anton, A., Fadhlan, M., Nurlia, N., Sidiq, S. M., &
Iskandar, M. H. (2024). Membangun
Kesadaran Multikultural di Kalangan

Generasi Muda Melalui Pendidikan Agama
Islam. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 1(10),
7551-7557.

Djollong, A. F.,, & Akbar, A. (2019). Peran guru
pendidikan agama islam dalam penanaman
nilai-nilai toleransi antar ummat beragama
peserta  didik  untuk = mewujudkan
kerukunan. Jurnal Al-Ibrah, 8(1), 72-92.

Faikhatul Munawaroh, & Achmad Hidayatullah.
(2024). Studi Literatur tentang Strategi

Pendidikan Agama I[slam dalam
Mempromosikan Kerukunan Antar Umat
Beragama. Jurnal Manajemen Dan

Pendidikan Agama Islam, 2(6), 58-71.
https://doi.org/10.61132 /jmpai.v2i6.599

Faizal, M. (2025). PENDEKATAN PENDIDIKAN
AGAMA ISLAM DALAM MEMPERKUAT
TOLERANSI BERAGAMA SISWA DI SMPN 1
KOTA BIMA. FIKRUNA: Jurnal Ilmiah
Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 7(4),
1148-1159.

Fauzi, R, & Anwar, K. (2025). Islamic Education
and  Pluralism: An  Overview  of
Multicultural ~ Education = Management.
Tunas: Jurnal Pendidikan Guru Sekolah
Dasar, 10(2), 120-127.

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

57


https://doi.org/10.3390/rel14020212
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2015.01.637
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2015.01.637
https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i6.599

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59)

Febrianto, A. (2025). Strategi Inklusif Pendidikan
Agama Islam Terhadap Masyarakat
Multikultural. Jurnal Cendekia Ilmiah, 4(2),
1545-1550.
https://ulilalbabinstitute.co.id /index.ph
CEKI/article/view/6869%0Ahttps://ulilal
babinstitute.co.id /index.php/]-
CEKI/article/download /6869/5947

Hakim, S. Hakim, L, & Maujud, F. (2025).
Implementasi Budaya Toleransi Beragama
Melalui Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam (PAI) Berbasis Multikultural. Jurnal
Pendidikan: Riset Dan Konseptual, 9(1),
102-112.

Hifza, H., Antoni, A., Syakhrani, A. W., & Hartati, Z.
(2020). The multicultural Islamic education
development strategy on educational
institutions. Jurnal Iqra’: Kajian Ilmu
Pendidikan, 5(1), 158-170.

Ikhwan, M., Wahyudi, D., & Alfiyanto, A. (2023).
Peran Pendidikan Agama Islam dalam
Memperkuat Moderasi Beragama di
Indonesia. Realita: Jurnal Penelitian Dan
Kebudayaan Islam, 21(1), 1-15.

Khairani, E., & Siregar, S. D. (2025). Pengaruh
Pendidikan = Agama Islam  terhadap
Toleransi  Antarumat  Beragama  di
Masyarakat. Rumbio: Jurnal Pendidikan
Dan Humaniora, 1(3).

Madakir, M., Muzaki, M., Firdaus, S., & Hidayat, A.
(2022). Multicultural Islamic education of
nurcholis Madjid perspective: A literature
review. International Journal of
Multicultural and Multireligious
Understanding, 9(5), 191-201.

Muliawan, P., & Muhajir, I. F. (2025). Strategies
for Islamic Education to Enhance Interfaith
Tolerance in a Multicultural Society: A Case

Study in Tulang Bawang: Strategi
Pendidikan Agama [slam untuk
Meningkatkan  Toleransi  Antar-Umat

Beragama di Masyarakat Multikultural:
Studi Kasus di Tulang. Zawayatul Fikr:
Journal of Islamic Education, 1(1), 73-83.

Nadhif, M., Sirojuddin, A., & Hakim, M. N. (2025).
Peran Pendidikan Agama Islam dalam
Moderasi Beragama untuk Mencegah
Radikalisasi di Sekolah Umum di Malang
Raya. Academicus: Journal of Teaching and

Learning, 4(2), 92-102.
https://doi.org/10.59373/academicus.v4i2
94

Noor, H. (2023). Upaya Membangun Sikap

Moderasi Beragama Melalui Pendidikan
Agama Islam pada Mahasiswa Perguruan
Tinggi Umum di Banjarmasin. Al Qalam:
Jurnal [Imiah Keagamaan Dan
Kemasyarakatan, 17(1), 375.
https://doi.org/10.35931/aq.v17i1.1811

Nurhasanah, S. (2021). Integrasi pendidikan
multikultural dalam pembelajaran
pendidikan agama islam (pai) wuntuk
membentuk karakter toleran. Al-Hasanah:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1), 133-
151.

Ok, A. H., Al-Farabi, M., & Firmansyabh, F. (2022).
Internalization of Multicultural Islamic
Education Values In High School Students.
Munaddhomah: Jurnal Manajemen
Pendidikan Islam, 3(3), 221-228.

Prabowo, A. D. A, & Ilyas, H. (2021). Multicultural
Education in  Islamic  Perspective.
International Conference on Economics,
Business, Social, and Humanities (ICEBSH
2021),371-376.

Ramdhan, T. W,, & Arifin, Z. (2025). Pendidikan
Agama Multikultural: Membangun
Toleransi dan Harmoni dalam
Keberagaman. Press STAI Darul Hikmah
Bangkalan, 1(1), 1-216.

Rosyad, A. M. (2020). The integration of Islamic
education and multicultural education in
Indonesia. Al-Afkar, Journal For Islamic
Studies, 164-181.

Saputra, R, Harmi, H. & Daheri, M. (2025).
Implementasi  Nilai-Nilai ~ Multikultural
dalam Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam (Pai) untuk Meningkatkan Toleransi
Beragama Siswa di SMK Negeri 1 Rejang
Lebong. IAIN CURUP.

Sismanto, S. Bakri, M., & Huda, A. M. (2022).
Implementation of multicultural Islamic
education values. International Conference
on Madrasah Reform 2021 (ICMR 2021),
323-330.

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

58


https://ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/view/6869%0Ahttps:/ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/download/6869/5947
https://ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/view/6869%0Ahttps:/ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/download/6869/5947
https://ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/view/6869%0Ahttps:/ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/download/6869/5947
https://ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/view/6869%0Ahttps:/ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/download/6869/5947
https://ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/view/6869%0Ahttps:/ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/download/6869/5947
https://doi.org/10.59373/academicus.v4i2.94
https://doi.org/10.59373/academicus.v4i2.94
https://doi.org/10.35931/aq.v17i1.1811

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59)

Supanichwatana, S., & Laeheem, K. (2024). Social
acceptance and adjustment of spouses in
multicultural families to reduce violent
behavioral conflicts in the Mueang district,
Yala province. Heliyon, 10(7), e28245.
https://doi.org/10.1016/j.helivon.2024.e2
8245

Susanti, Y. (2025). PENGEMBANGAN BAHAN
AJAR PAI BERBASIS MULTIKULTURAL
UNTUK MENINGKATKAN TOLERANSI DAN
KERUKUNAN ANTARUMAT BERAGAMA. Ar
Rasyid, 3(1), 1-16.

Tohari, H. (2023). Peran Pendidikan Agama Islam
dalam Membangun Toleransi Beragama.
Kaipi: Kumpulan Artikel [Imiah Pendidikan
Islam, 1(2), 43-47.
https://doi.org/10.62070/kaipi.v1i2.34

Wajdi, M. B. N., & Tobroni, T. (2020). Implications
of Multiculturalism and Tolerance in
Islamic Religious Education. EDUCATIO:
Journal of Education, 5(2), 182-192.

Widat, F., & Ummah, W. R. (2025). PENDEKATAN
MULTIKULTURAL PEMBELAJARAN
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM UNTUK
MEMPERKUAT TOLERANSI ANTAR
AGAMA. Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan
Dasar, 10(02), 429-445.

Yasin, A, & Rahmadian, M. I. (2024). Strategi
Pendidikan Agama Islam dalam
Menghadapi Tantangan Pluralisme Agama
di Masyarakat Multikultural. Aksiologi :
Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Sosial, 44-54.
https://doi.org/10.47134 /aksiologi.v5i1.2
08

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

59


https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e28245
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e28245
https://doi.org/10.62070/kaipi.v1i2.34
https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.208
https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.208

