
http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59) 

 

51 

 

 

Pendidikan Agama Islam yang Inklusif: Meningkatkan 
Toleransi dan Kerukunan Beragama 

 

Ani Ulfiana Latifah*1, Mendi Harmoko2, M. Firmansyah3 
1,2,3Universitas PGRI Wiranegara, Indonesia 

E-mail: nenkvhie441@gmail.com    
 

Article Info Abstract 
Article History 
Received: 2025-11-05 
Revised: 2025-12-19 
Published: 2026-01-02 

 
 

Keywords:  
Inclusive Islamic 
Education; 
Tolerance; 
Religious Harmony; 
Multiculturalism; 
Moderation. 

This study explores the concept of inclusive Islamic religious education as a 
transformative approach to fostering tolerance and interreligious harmony in 
multicultural societies. The issue is essential to investigate because religious 
exclusivism and intolerance continue to challenge social cohesion and peacebuilding 
efforts in Indonesia. Previous studies have primarily focused on normative aspects and 
curriculum design, leaving a gap in understanding how inclusivity can be practiced 
holistically within educational and social settings. Therefore, this study seeks to 
answer how inclusive Islamic education can promote tolerance and harmony across 
faith communities. Using a qualitative literature review approach, this research 
analyzed national and international academic sources published between 2015 and 
2025. The data were classified, reduced, and synthesized through content analysis to 
construct a conceptual framework of inclusive religious education. The findings reveal 
that inclusive Islamic education integrates spiritual, ethical, and social dimensions to 
shape tolerant and empathetic individuals. Its novelty lies in positioning Islamic 
education as a medium of dialogue and peace rather than mere doctrinal instruction. 
The study recommends developing teacher capacity, curriculum integration, and 
interfaith collaboration as key strategies to strengthen inclusive religious education in 
future research and educational policies. 
  

Artikel Info Abstrak 
Sejarah Artikel 
Diterima: 2025-11-05 
Direvisi: 2025-12-19 
Dipublikasi: 2026-01-02 

 
 

Kata kunci: 
Pendidikan Islam Inklusif; 
Toleransi; 
Kerukunan Umat 
Beragama; 
Multikulturalisme; 
Moderasi. 

Studi ini mengeksplorasi konsep pendidikan agama Islam inklusif sebagai pendekatan 
transformatif untuk menumbuhkan toleransi dan kerukunan antarumat beragama 
dalam masyarakat multikultural. Isu ini penting untuk diselidiki karena eksklusivisme 
dan intoleransi agama terus menantang kohesi sosial dan upaya pembangunan 
perdamaian di Indonesia. Studi-studi sebelumnya terutama berfokus pada aspek 
normatif dan desain kurikulum, sehingga menyisakan kesenjangan dalam memahami 
bagaimana inklusivitas dapat dipraktikkan secara holistik dalam lingkungan 
pendidikan dan sosial. Oleh karena itu, studi ini berupaya menjawab bagaimana 
pendidikan Islam inklusif dapat mendorong toleransi dan kerukunan antarumat 
beragama. Dengan menggunakan pendekatan tinjauan pustaka kualitatif, penelitian ini 
menganalisis sumber-sumber akademis nasional dan internasional yang diterbitkan 
antara tahun 2015 dan 2025. Data diklasifikasikan, direduksi, dan disintesis melalui 
analisis isi untuk membangun kerangka konseptual pendidikan agama inklusif. 
Temuan penelitian ini mengungkapkan bahwa pendidikan Islam inklusif 
mengintegrasikan dimensi spiritual, etika, dan sosial untuk membentuk individu yang 
toleran dan empati. Kebaruannya terletak pada penempatan pendidikan Islam sebagai 
media dialog dan perdamaian, bukan sekadar pengajaran doktrinal. Studi ini 
merekomendasikan pengembangan kapasitas guru, integrasi kurikulum, dan 
kolaborasi antaragama sebagai strategi utama untuk memperkuat pendidikan agama 
inklusif dalam penelitian dan kebijakan pendidikan masa depan. 
 

I. PENDAHULUAN 
Keberagaman agama, budaya, dan etnis 

merupakan realitas sosial yang melekat dalam 
kehidupan bangsa Indonesia. Dengan lebih dari 
1.300 suku bangsa dan lebih dari 700 bahasa 
daerah (BPS, 2020), Indonesia adalah 
representasi nyata dari masyarakat multikultural 
yang kompleks. Keragaman ini, di satu sisi, 
menjadi kekuatan sosial yang mencerminkan 

kekayaan identitas nasional, namun di sisi lain, 
menyimpan potensi perpecahan apabila tidak 
dikelola melalui pendidikan yang menanamkan 
nilai toleransi dan kerukunan (Febrianto, 2025). 
Fenomena intoleransi, diskriminasi berbasis 
agama, dan menguatnya eksklusivisme 
keagamaan yang masih sering muncul di ruang 
publik menandakan adanya kesenjangan antara 
idealitas ajaran agama dengan realitas sosial 

mailto:nenkvhie441@gmail.com


http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59) 

 

52 

 

(Susanti, 2025). Padahal, nilai-nilai fundamental 
Islam seperti rahmatan lil ‘alamin, keadilan (‘adl), 
kesetaraan (musawah), dan saling mengenal 
(ta’aruf) merupakan basis moral untuk 
membangun kehidupan yang damai dan inklusif. 
Dalam konteks ini, Pendidikan Agama Islam 
(PAI) memiliki peran strategis tidak hanya dalam 
membentuk kesalehan pribadi, tetapi juga 
kesalehan sosial yang diwujudkan dalam sikap 
menghargai keberagaman dan menolak segala 
bentuk kekerasan serta diskriminasi (Aderibigbe 
et al., 2023). Oleh karena itu, urgensi 
pengembangan pendidikan agama Islam yang 
bersifat inklusif semakin mendesak di tengah 
dinamika masyarakat plural yang rentan 
terhadap konflik identitas dan agama. 

Penelitian-penelitian terdahulu telah menun-
jukkan peran signifikan PAI dalam menanamkan 
nilai-nilai toleransi dan moderasi. Altaş (2015) 
melalui kajian Towards Comprehensive Religious 
Education menegaskan pentingnya pendidikan 
agama yang berpijak pada paradigma liberalisme 
dan multikulturalisme agar peserta didik mampu 
hidup berdampingan secara damai dengan 
pemeluk agama lain. Aderibigbe et al. (2023) 
Aderibigbe et al. (2023) juga mengungkapkan 
bahwa pendidikan Islam yang mengintegrasikan 
nilai empati dan kasih sayang mampu 
menumbuhkan rasa hormat terhadap perbedaan 
serta mendorong pembentukan warga dunia 
yang toleran. Di Indonesia, Yasin & Rahmadian 
(2024) menyoroti tantangan pluralisme agama 
dalam masyarakat multikultural dan menawar-
kan strategi PAI yang menekankan moderasi, 
penguatan literasi digital, serta peningkatan 
kompetensi multikultural guru. Demikian pula, 
Susanti (2025) melalui penelitiannya tentang 
pengembangan bahan ajar PAI berbasis 
multikultural menemukan bahwa bahan ajar 
yang menonjolkan nilai keadilan dan persamaan 
berpotensi meningkatkan kerukunan antarumat 
beragama. Selain itu Abidin & Murtadlo (2020) 
menegaskan bahwa internalisasi nilai-nilai 
moderasi beragama dalam PAI efektif menekan 
sikap radikal serta memperkuat kerjasama lintas 
iman di sekolah-sekolah umum. Namun 
demikian, sebagian besar penelitian masih 
berfokus pada aspek kurikulum dan nilai-nilai 
normatif, belum banyak menggali bagaimana 
praktik pendidikan agama Islam yang benar-
benar inklusif dijalankan di tingkat praksis 
pembelajaran dan budaya sekolah. Celah 
penelitian (research gap) ini menunjukkan 
perlunya kajian yang lebih mendalam tentang 
bagaimana PAI dapat menjadi instrumen 

pembentukan kesadaran sosial yang menghargai 
perbedaan dalam kerangka pendidikan yang 
dialogis dan transformatif. 

Bertolak dari celah tersebut, penelitian ini 
berupaya memposisikan pendidikan agama Islam 
yang inklusif sebagai pendekatan konseptual dan 
praktikal yang memadukan nilai teologis Islam 
dengan prinsip-prinsip multikulturalisme dan 
humanisme universal. Pendidikan agama Islam 
yang inklusif bukan berarti mengaburkan 
identitas keagamaan, tetapi menghadirkan 
pemahaman keagamaan yang terbuka terhadap 
keberagaman sosial dan menghormati keyakinan 
lain sebagai bagian dari kehendak Tuhan 
(sunnatullah) (Noor, 2023). Pendekatan ini 
menekankan pentingnya metode pembelajaran 
yang partisipatif, dialogis, serta berbasis empati 
sosial, sehingga peserta didik dapat memahami 
ajaran Islam dalam konteks kemanusiaan yang 
lebih luas. Dalam hal ini, pendidikan inklusif 
menjadi sarana untuk menginternalisasi nilai-
nilai toleransi, kerja sama, dan solidaritas lintas 
iman, sebagaimana ditekankan oleh penelitian 
Aderibigbe et al. (2023) tentang pendidikan 
Islam sebagai wahana pembentukan global 
citizenship. PAI yang inklusif juga sejalan dengan 
visi moderasi beragama yang dicanangkan 
Kementerian Agama RI, yaitu menjadikan ajaran 
Islam sebagai sumber inspirasi perdamaian dan 
pengikat kerukunan sosial. Dengan demikian, 
arah pengembangan PAI perlu bergeser dari 
sekadar transfer pengetahuan keagamaan 
menuju pembentukan kesadaran keberagamaan 
yang terbuka, adaptif, dan membebaskan. 

Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini 
bertujuan untuk menganalisis dan mengevaluasi 
bagaimana pendidikan agama Islam yang inklusif 
dapat meningkatkan toleransi dan kerukunan 
antarumat beragama, baik dalam konteks 
lembaga pendidikan maupun masyarakat luas. 
Pertanyaan utama penelitian ini adalah: 
Bagaimana prinsip dan implementasi pendidikan 
agama Islam yang inklusif mampu membentuk 
sikap toleran, moderat, dan harmonis di tengah 
masyarakat multikultural? Adapun hipotesis 
yang diajukan adalah bahwa penerapan 
pendidikan agama Islam yang inklusif—melalui 
integrasi nilai-nilai moderasi, keadilan, dan 
penghormatan terhadap perbedaan—dapat 
berpengaruh positif terhadap peningkatan sikap 
toleransi dan kerukunan beragama di lingkungan 
pendidikan dan sosial masyarakat. Penelitian ini 
diharapkan memberikan kontribusi konseptual 
terhadap pengembangan paradigma pendidikan 
Islam yang berwawasan multikultural serta 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59) 

 

53 

 

menawarkan rekomendasi praktis bagi guru, 
pembuat kebijakan, dan lembaga pendidikan 
dalam mengimplementasikan pendidikan agama 
yang lebih dialogis, damai, dan humanis. 

 
II. METODE PENELITIAN 

Fenomena pendidikan agama Islam yang 
inklusif dipilih sebagai fokus penelitian ini 
karena isu toleransi dan kerukunan antarumat 
beragama semakin penting di tengah mening-
katnya polarisasi sosial dan munculnya gejala 
intoleransi di lingkungan pendidikan. Pendidikan 
agama sering kali dipersepsikan sebagai 
instrumen dogmatis yang menekankan identitas 
kelompok, bukan ruang dialog lintas iman. Oleh 
karena itu, penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan metode studi 
literatur (literature review) karena dianggap 
paling tepat untuk menggali konsep, strategi, dan 
implementasi pendidikan agama Islam yang 
bersifat inklusif secara komprehensif. 
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk 
menelaah berbagai temuan empiris dan 
konseptual dari penelitian terdahulu, sehingga 
dapat membangun sintesis baru mengenai 
kontribusi PAI dalam membentuk toleransi dan 
kerukunan beragama. Melalui metode ini, 
penelitian tidak hanya menjelaskan teori, tetapi 
juga mengkritisi dan memposisikan ulang 
paradigma pendidikan Islam di era multikultural. 

Jenis penelitian ini merupakan penelitian 
kualitatif deskriptif dengan data sekunder yang 
diperoleh dari sumber-sumber akademik, seperti 
artikel ilmiah, laporan penelitian, prosiding 
konferensi, dan dokumen resmi terkait 
pendidikan agama Islam, moderasi beragama, 
serta pendidikan multikultural. Data yang 
digunakan berbentuk teks konseptual dan hasil 
temuan empiris yang relevan dengan fokus 
penelitian. Sumber utama diambil dari jurnal-
jurnal terindeks seperti Jurnal Manajemen dan 
Pendidikan Agama Islam (Munawaroh & 
Hidayatullah, 2024), International Journal of 
Humanities and Social Science (Altaş, 2015), 
serta publikasi terbaru tentang peran PAI dalam 
moderasi beragama (Nadhif et al., 2025; Susanti, 
2025). Pemilihan data dilakukan secara purposif, 
yaitu hanya menggunakan literatur yang meme-
nuhi kriteria kredibilitas ilmiah, keterkaitan 
dengan tema inklusivitas pendidikan, dan 
relevansi dengan konteks sosial Indonesia. 
Dengan demikian, data yang digunakan memiliki 
nilai argumentatif dan reflektif yang kuat dalam 
mendukung analisis teoretis. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui 
empat tahapan operasional. Pertama, peneliti 
melakukan identifikasi literatur melalui basis 
data seperti Google Scholar, DOAJ, dan Garuda 
dengan kata kunci Pendidikan Agama Islam, 
inklusivitas, toleransi, dan kerukunan beragama. 
Kedua, literatur yang ditemukan diseleksi 
berdasarkan tahun publikasi (minimal 2015–
2025), reputasi jurnal, serta keterkaitan sub-
stansi dengan tujuan penelitian. Ketiga, seluruh 
literatur yang relevan kemudian diklasifikasi 
menurut tema besar: (1) konsep inklusivitas 
pendidikan Islam, (2) strategi implementasi di 
lembaga pendidikan, dan (3) pengaruhnya 
terhadap sikap toleransi dan kerukunan. 
Keempat, data yang terpilih dianalisis mengguna-
kan metode analisis isi (content analysis) dengan 
model Miles dan Huberman, yang meliputi 
reduksi data, penyajian data, dan penarikan 
kesimpulan. Tahapan analisis dilakukan secara 
sistematis dengan menafsirkan makna, mem-
bandingkan hasil antar penelitian, dan menyusun 
peta konseptual hubungan antarvariabel. Hasil 
sintesis ini menjadi dasar dalam merumuskan 
kerangka konseptual yang menggambarkan 
peran pendidikan agama Islam inklusif dalam 
membangun toleransi antarumat beragama. 

 
III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Hasil Penelitian 
Hasil kajian menunjukkan bahwa 

pendidikan agama Islam yang inklusif tidak 
hanya diimplementasikan melalui kurikulum 
formal, tetapi juga melalui budaya sekolah dan 
interaksi sosial antarwarga pendidikan. 
Bentuk-bentuk konkret inklusivitas ini 
terlihat dari penerapan pendekatan pembela-
jaran berbasis dialog dan kolaborasi lintas 
agama, integrasi nilai moderasi dalam bahan 
ajar, serta penguatan karakter peserta didik 
melalui kegiatan sosial-keagamaan yang 
melibatkan beragam latar belakang 
keyakinan. Misalnya, beberapa sekolah yang 
dikaji dalam literatur mengadakan kegiatan 
lintas iman seperti bakti sosial bersama, 
forum “saling mengenal agama lain”, hingga 
program literasi damai berbasis digital 
(Munawaroh & Hidayatullah, 2024). 
Implementasi tersebut selaras dengan prinsip 
rahmatan lil ‘alamin yang menempatkan Islam 
sebagai sumber kedamaian universal. Dalam 
konteks pembelajaran, guru PAI berperan 
bukan hanya sebagai penyampai dogma, 
melainkan fasilitator yang mendorong peserta 
didik memahami ajaran Islam melalui nilai 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59) 

 

54 

 

kemanusiaan dan keadilan sosial. Dengan 
demikian, inklusivitas dalam PAI terwujud 
melalui keseimbangan antara aspek spiritual 
dan sosial, yang menjadikan agama sebagai 
sumber etika dialog antarumat. 

Temuan penelitian mengindikasikan bahwa 
terdapat beberapa faktor yang memengaruhi 
sejauh mana inklusivitas dapat diterapkan 
dalam pendidikan agama Islam. Faktor 
pertama adalah kompetensi guru PAI dalam 
memahami dan menginternalisasi nilai 
moderasi beragama. Guru dengan wawasan 
multikultural dan kemampuan reflektif 
cenderung lebih berhasil menumbuhkan 
lingkungan belajar yang inklusif (Fauzi & 
Anwar, 2025). Faktor kedua adalah dukungan 
kebijakan institusional dan kurikulum 
nasional, yang menentukan sejauh mana nilai 
toleransi dan pluralisme dimasukkan dalam 
materi ajar. Dalam konteks ini, Kementerian 
Agama RI melalui Peta Jalan Moderasi 
Beragama 2020–2024 memiliki peran penting 
dalam mengarahkan penguatan moderasi di 
sekolah. Faktor ketiga adalah kondisi sosial 
dan budaya lingkungan sekolah, termasuk 
latar belakang peserta didik, hubungan 
antaragama di sekitar komunitas, serta 
eksposur terhadap informasi di media sosial 
(Prabowo & Ilyas, 2021). Sementara itu, faktor 
internal seperti paradigma keagamaan yang 
masih eksklusif di kalangan sebagian pendidik 
menjadi hambatan utama dalam mewujudkan 
pembelajaran inklusif. Oleh karena itu, 
penerapan pendidikan agama Islam yang 
inklusif menuntut adanya sinergi antara guru, 
lembaga pendidikan, masyarakat, dan kebija-
kan pemerintah agar nilai-nilai Islam yang 
damai dan terbuka dapat diaktualisasikan 
secara konsisten. 

Secara transformatif, hasil penelitian ini 
menunjukkan bahwa pendidikan agama Islam 
yang inklusif memiliki implikasi besar 
terhadap pembentukan karakter sosial 
peserta didik dan penguatan kohesi masya-
rakat. Implementasi PAI yang berorientasi 
pada inklusivitas terbukti mampu menum-
buhkan kesadaran baru bahwa keberagaman 
bukan ancaman, melainkan peluang untuk 
membangun solidaritas sosial. Peserta didik 
yang terpapar pendidikan agama inklusif 
menunjukkan kecenderungan lebih tinggi 
dalam menerima perbedaan, menghindari 
ujaran kebencian, serta aktif berpartisipasi 
dalam kegiatan lintas iman (F. M. Ali & Bagley, 
2015). Secara institusional, pendekatan 

inklusif juga memperkuat budaya sekolah 
yang damai dan kolaboratif, di mana agama 
tidak lagi diposisikan sebagai sekat identitas, 
tetapi sebagai jembatan kemanusiaan. 
Implikasi lain yang menonjol adalah 
munculnya paradigma pendidikan Islam yang 
lebih adaptif terhadap tantangan global 
seperti intoleransi digital dan polarisasi sosial. 
Hal ini menjadikan PAI bukan hanya 
instrumen pengajaran nilai moral, tetapi juga 
medium transformasi sosial yang membentuk 
generasi beriman, terbuka, dan berkeadaban. 
Dengan demikian, pendidikan agama Islam 
yang inklusif menjadi model pendidikan 
transformatif yang mampu menanamkan nilai 
toleransi sebagai fondasi kerukunan 
beragama di Indonesia. 

 
B. Pembahasan 

1. Bentuk-bentuk Inklusivitas dalam 
Pendidikan Agama Islam 

Inklusivitas dalam pendidikan agama 
Islam menemukan bentuknya melalui 
proses pembelajaran yang terbuka, 
dialogis, dan berpusat pada nilai-nilai 
kemanusiaan. Dalam lingkungan belajar 
seperti ini, setiap siswa didorong untuk 
melihat perbedaan sebagai keniscayaan 
hidup yang perlu dirayakan, bukan 
dihindari. Guru PAI memainkan peran 
penting sebagai pendamping yang menum-
buhkan empati dan kesadaran sosial, bukan 
sekadar penyampai dogma keagamaan 
(Madakir et al., 2022). Pendekatan ini 
menciptakan suasana belajar yang hidup, di 
mana agama hadir sebagai kekuatan yang 
menyejukkan, mempertemukan, dan me-
numbuhkan rasa saling menghargai. Kelas 
agama tidak lagi menjadi ruang monolog, 
melainkan forum refleksi bersama yang 
membangun kedalaman iman sekaligus 
keluasan pandangan. 

Kesadaran baru ini tumbuh dari 
kenyataan sosial bahwa masyarakat kini 
hidup dalam pergaulan yang semakin 
majemuk. Ketika keberagaman menjadi 
bagian dari keseharian, pendidikan agama 
dituntut untuk lebih relevan dengan 
realitas sosial. Guru yang memahami 
bahwa inti ajaran Islam adalah kasih 
sayang, keadilan, dan perdamaian, mampu 
menanamkan nilai-nilai tersebut secara 
kontekstual dalam kehidupan muridnya (F. 
Ali & Bagley, 2013). Dari proses ini lahirlah 
cara pandang baru bahwa ajaran Islam 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59) 

 

55 

 

tidak hanya berbicara tentang hubungan 
dengan Tuhan, tetapi juga tentang bagai-
mana menjaga harmoni dengan sesama 
manusia. Pendidikan agama yang demikian 
menjelma menjadi jembatan yang 
menyatukan keyakinan dan kemanusiaan. 

Keterbukaan ini berdampak besar 
terhadap karakter dan kepribadian peserta 
didik. Anak-anak yang terbiasa dengan 
dialog, kerja sama, dan perjumpaan lintas 
iman akan tumbuh menjadi pribadi yang 
terbuka, reflektif, serta menghargai 
keberbedaan. Mereka tidak mudah menilai 
keyakinan orang lain secara hitam putih, 
melainkan berusaha memahami makna 
kebenaran dari sudut pandang yang lebih 
luas (Sismanto et al., 2022). Dalam konteks 
ini, nilai-nilai Islam menjadi energi moral 
yang mendorong terbangunnya solidaritas 
sosial. Pendidikan agama yang inklusif 
menjadi ruang bertumbuhnya manusia 
beriman yang sekaligus beradab. 

Temuan ini sejalan dengan pandangan 
Altaş (2015) yang mengusulkan pendidikan 
agama yang komprehensif dan lintas 
budaya, serta gagasan Munawaroh dan 
Hidayatullah (2024) yang menekankan 
pentingnya membangun budaya sekolah 
yang harmonis. Namun, penelitian ini 
menegaskan bahwa inklusivitas tidak 
hanya terletak pada kurikulum, melainkan 
juga pada relasi sosial yang tumbuh di 
ruang kelas. Dari sinilah muncul 
pemahaman bahwa pendidikan Islam 
bukan sekadar pengajaran nilai, tetapi 
pengalaman spiritual yang meneguhkan 
kemanusiaan. Pendidikan seperti ini 
seyogianya terus diperkuat dengan 
pembiasaan kegiatan lintas iman, diskusi 
terbuka, dan proyek sosial bersama. Guru 
agama perlu didorong untuk mengembang-
kan pendekatan pembelajaran berbasis 
empati dan refleksi, agar nilai-nilai Islam 
dapat dihayati sebagai sumber cinta kasih 
dan persaudaraan universal. 

 
2. Faktor-faktor yang Mempengaruhi 

Implementasi Pendidikan Agama Islam 
yang Inklusif 

Upaya menanamkan nilai-nilai inklusif 
dalam pendidikan agama Islam sangat 
bergantung pada kesiapan manusia dan 
lingkungan yang mengelilinginya. Guru 
menjadi sosok sentral yang menentukan 
arah pendidikan; pemahaman mereka 

tentang ajaran Islam dan cara 
mengajarkannya akan sangat memengaruhi 
suasana belajar (Hifza et al., 2020). Guru 
yang memiliki wawasan kebangsaan dan 
kepekaan sosial yang tinggi akan menuntun 
siswa untuk memandang perbedaan 
dengan sikap terbuka. Sebaliknya, ketika 
pendidikan dijalankan dalam paradigma 
sempit, yang menekankan identitas dan 
klaim kebenaran tunggal, maka ruang 
dialog menjadi tertutup dan nilai-nilai 
kemanusiaan mudah terpinggirkan. 

Selain peran guru, dukungan kebijakan 
pendidikan menjadi unsur penting. 
Kurikulum yang berpihak pada nilai-nilai 
kebinekaan serta kebijakan sekolah yang 
mendorong partisipasi lintas agama dapat 
menjadi fondasi bagi tumbuhnya iklim 
toleran. Namun, tidak dapat dipungkiri 
bahwa dalam praktiknya, masih banyak 
sekolah yang belum memiliki panduan jelas 
tentang bagaimana mengintegrasikan 
moderasi beragama dalam pembelajaran. 
Akibatnya, nilai-nilai inklusif sering kali 
berhenti di tataran wacana, belum 
menjelma menjadi kultur pendidikan yang 
hidup dalam keseharian (Ramdhan & 
Arifin, 2025). 

Lingkungan sosial tempat peserta didik 
tumbuh juga memberikan pengaruh yang 
besar. Sekolah yang berada di wilayah 
dengan tingkat pluralitas tinggi cenderung 
memiliki dinamika interaksi yang lebih 
terbuka. Sebaliknya, di lingkungan yang 
homogen, pendekatan pendidikan inklusif 
membutuhkan usaha ekstra untuk menum-
buhkan kesadaran keberagaman (Faizal, 
2025). Masyarakat yang memandang 
perbedaan dengan kecurigaan akan sulit 
mendukung gerakan pendidikan yang 
humanis. Oleh sebab itu, pendidikan agama 
inklusif tidak dapat berdiri sendiri; ia harus 
berakar dalam kultur masyarakat yang 
menghargai kemajemukan. 

Gagasan ini sejalan dengan pandangan 
Yasin dan Rahmadian (2024) yang 
menekankan pentingnya sinergi antara 
guru, kurikulum, dan masyarakat dalam 
mewujudkan pendidikan Islam yang 
moderat. Namun, refleksi yang muncul dari 
penelitian ini memperlihatkan bahwa 
sinergi tersebut perlu diperluas—bukan 
hanya antara aktor pendidikan, tetapi juga 
antar lapisan sosial—agar nilai-nilai 
toleransi tidak berhenti di ruang kelas, 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59) 

 

56 

 

melainkan mengalir ke ruang publik. 
Melalui kolaborasi semacam itu, pendidi-
kan agama Islam dapat menjadi kekuatan 
moral yang menghidupkan semangat 
kebangsaan dan solidaritas sosial. 

 
3. Transformatif Pendidikan Agama Islam 

yang Inklusif 
Ketika pendidikan agama Islam dijalan-

kan dengan pendekatan yang inklusif, 
perubahan yang terjadi tidak sekadar 
menyentuh aspek kognitif peserta didik, 
tetapi juga menggugah kesadaran spiritual 
dan sosial mereka. Dalam suasana belajar 
yang penuh penghargaan terhadap 
perbedaan, siswa belajar memahami bahwa 
keberagaman merupakan bagian dari 
kehendak Ilahi. Pemahaman ini mem-
bentuk pribadi yang rendah hati dan 
terbuka terhadap pandangan lain, tanpa 
kehilangan keyakinannya sendiri. Dari 
sinilah tumbuh kesadaran bahwa iman 
sejati tidak melahirkan jarak, melainkan 
kedekatan dengan sesama manusia 
(Muliawan & Muhajir, 2025). 

Transformasi ini tidak hanya terjadi di 
dalam diri peserta didik, tetapi juga di 
lingkungan pendidikan secara keseluruhan. 
Sekolah yang mempraktikkan pendidikan 
agama inklusif berkembang menjadi 
komunitas yang damai dan kolaboratif. 
Guru, siswa, dan masyarakat terlibat dalam 
kegiatan sosial yang menumbuhkan 
solidaritas lintas iman. Suasana seperti ini 
memperkuat keutuhan sosial dan menekan 
potensi konflik yang sering timbul dari 
perbedaan keyakinan (Hakim et al., 2025). 
Pendidikan agama dengan demikian 
berfungsi sebagai instrumen rekonsiliasi 
sosial, mempertemukan spiritualitas 
dengan kemanusiaan. 

Dalam konteks masyarakat yang 
diwarnai arus informasi yang cepat dan 
konflik identitas yang kompleks, 
pendidikan agama Islam yang inklusif 
menjadi ruang penjernihan. Ia mengajarkan 
cara berpikir kritis sekaligus empatik; 
mengajarkan bahwa kekuatan agama 
bukan terletak pada kemampuan 
menegaskan perbedaan, tetapi pada daya 
untuk menumbuhkan kedamaian (Saputra 
et al., 2025). Nilai-nilai ta’aruf (saling 
mengenal) dan musawah (kesetaraan) 
menjadi fondasi bagi hubungan sosial yang 
saling menghargai. Di sinilah pendidikan 

agama berperan sebagai energi moral yang 
menumbuhkan budaya damai dan rasa 
kebersamaan. 

Pandangan ini sejalan dengan gagasan 
Aderibigbe et al. (2023) tentang pendidikan 
Islam sebagai sarana pembentukan warga 
dunia yang beriman sekaligus berempati, 
dan memperluasnya ke dalam konteks 
Indonesia yang kaya akan pluralitas 
budaya. Dengan menghayati nilai-nilai 
Islam yang bersifat universal, pendidikan 
agama inklusif menuntun masyarakat 
menuju peradaban yang lebih lembut, adil, 
dan manusiawi. Melalui jalur pendidikan, 
Islam menemukan kembali wajahnya 
sebagai rahmat bagi seluruh alam (Widat & 
Ummah, 2025). 

 
IV. SIMPULAN DAN SARAN 

A. Simpulan 
Pendidikan agama Islam yang inklusif 

terbukti menjadi pendekatan yang relevan 
dan efektif dalam menumbuhkan sikap 
toleransi serta memperkuat kerukunan 
antarumat beragama. Melalui kurikulum yang 
berpijak pada nilai moderasi beragama, 
metode pembelajaran dialogis, serta budaya 
sekolah yang menghormati perbedaan, PAI 
berperan tidak hanya dalam membentuk 
keimanan individu, tetapi juga kesadaran 
sosial yang mendalam. Guru, sebagai fasili-
tator nilai kemanusiaan, menjadi aktor utama 
yang mampu menanamkan pemahaman 
bahwa ajaran Islam sejatinya membawa pesan 
damai, adil, dan penuh kasih sayang. Dengan 
demikian, pendidikan agama yang inklusif 
tidak hanya melahirkan generasi religius, 
tetapi juga membentuk warga masyarakat 
yang beradab, terbuka, dan siap hidup 
berdampingan dalam keberagaman. 

Secara konseptual, penelitian ini 
menegaskan bahwa pendidikan agama Islam 
yang inklusif dapat menjadi model pem-
belajaran yang menggabungkan spiritualitas 
dan kemanusiaan secara harmonis. 
Pendekatan ini memperkaya wacana teori 
pendidikan Islam dengan memperluasnya ke 
arah praksis sosial dan kultural, di mana nilai-
nilai keagamaan dihidupkan dalam konteks 
masyarakat yang plural. Secara metodologis, 
penelitian ini memberikan sumbangan 
terhadap pengembangan analisis literatur 
yang menyoroti hubungan antara pendidikan, 
toleransi, dan moderasi beragama dalam 
kerangka multikulturalisme Islam. Sementara 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59) 

 

57 

 

secara teoretis, hasil penelitian ini 
memperkuat pandangan bahwa ajaran Islam 
memiliki potensi besar untuk menjadi sumber 
nilai universal bagi pembangunan perdamaian 
sosial jika diimplementasikan melalui sistem 
pendidikan yang terbuka dan reflektif. 

Meski memberikan gambaran yang 
komprehensif, penelitian ini memiliki 
keterbatasan karena berfokus pada kajian 
literatur dan belum menyentuh aspek empiris 
di lapangan. Hal ini membuka peluang bagi 
penelitian selanjutnya untuk mengkaji 
penerapan pendidikan agama Islam yang 
inklusif melalui pendekatan lapangan, baik 
dengan metode studi kasus maupun pene-
litian tindakan sekolah. Penelitian lanjutan 
juga dapat meneliti efektivitas pelatihan guru, 
desain kurikulum, serta strategi komunikasi 
lintas iman yang mendukung penguatan nilai 
inklusivitas dalam dunia pendidikan. Dengan 
demikian, hasil penelitian ke depan 
diharapkan tidak hanya memperkaya teori, 
tetapi juga menghasilkan inovasi praksis yang 
dapat diterapkan secara langsung di 
lingkungan pendidikan dan masyarakat luas. 

 

B. Saran 
Untuk pengembangan ilmu Pendidikan 

Agama Islam yang inklusif, disarankan agar 
penelitian selanjutnya berfokus pada 
penguatan model pembelajaran yang lebih 
aplikatif, pengembangan kurikulum berbasis 
moderasi beragama, serta studi empiris 
mengenai efektivitas praktik inklusivitas di 
sekolah. Kolaborasi antara guru, lembaga 
pendidikan, dan pembuat kebijakan juga perlu 
diperkuat agar temuan konseptual dalam 
penelitian ini dapat berkontribusi secara 
nyata terhadap kemajuan ilmu PAI, khususnya 
dalam membangun toleransi dan kerukunan 
antarumat beragama. 

 
DAFTAR RUJUKAN 
Abidin, A. A., & Murtadlo, M. A. (2020). 

Curriculum development of multicultural-
based Islamic education as an effort to 
weaver religious moderation values in 
Indonesia. International Journal of Islamic 
Education, Research and Multiculturalism 
(IJIERM), 2(1), 29–46. 

Aderibigbe, S. A., Idriz, M., Alzouebi, K., 
AlOthman, H., Hamdi, W. B., & Companioni, 
A. A. (2023). Fostering Tolerance and 
Respect for Diversity through the 
Fundamentals of Islamic Education. 

Religions, 14(2), 1–16. 
https://doi.org/10.3390/rel14020212  

Ali, F., & Bagley, C. (2013). Islamic education and 
multiculturalism: Engaging with the 
Canadian experience. Journal of 
Contemporary Issues in Education, 8(2). 

Ali, F. M., & Bagley, C. (2015). Islamic Education 
in a Multicultural Society: The Case of a 
Muslim School in Canada. Canadian Journal 
of Education, 38(4), n4. 

Altaş, N. (2015). Towards Comprehensive 
Religious Education (a Trial for New 
Research Ways within the Frame of 
Liberalism and Multiculturalism Concepts). 
Procedia - Social and Behavioral Sciences, 
174, 131–136. 
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2015.01.
637  

Anton, A., Fadhlan, M., Nurlia, N., Sidiq, S. M., & 
Iskandar, M. H. (2024). Membangun 
Kesadaran Multikultural di Kalangan 
Generasi Muda Melalui Pendidikan Agama 
Islam. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 1(10), 
7551–7557. 

Djollong, A. F., & Akbar, A. (2019). Peran guru 
pendidikan agama islam dalam penanaman 
nilai-nilai toleransi antar ummat beragama 
peserta didik untuk mewujudkan 
kerukunan. Jurnal Al-Ibrah, 8(1), 72–92. 

Faikhatul Munawaroh, & Achmad Hidayatullah. 
(2024). Studi Literatur tentang Strategi 
Pendidikan Agama Islam dalam 
Mempromosikan Kerukunan Antar Umat 
Beragama. Jurnal Manajemen Dan 
Pendidikan Agama Islam, 2(6), 58–71. 
https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i6.599  

Faizal, M. (2025). PENDEKATAN PENDIDIKAN 
AGAMA ISLAM DALAM MEMPERKUAT 
TOLERANSI BERAGAMA SISWA DI SMPN 1 
KOTA BIMA. FIKRUNA: Jurnal Ilmiah 
Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 7(4), 
1148–1159. 

Fauzi, R., & Anwar, K. (2025). Islamic Education 
and Pluralism: An Overview of 
Multicultural Education Management. 
Tunas: Jurnal Pendidikan Guru Sekolah 
Dasar, 10(2), 120–127. 

https://doi.org/10.3390/rel14020212
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2015.01.637
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2015.01.637
https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i6.599


http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59) 

 

58 

 

Febrianto, A. (2025). Strategi Inklusif Pendidikan 
Agama Islam Terhadap Masyarakat 
Multikultural. Jurnal Cendekia Ilmiah, 4(2), 
1545–1550. 
https://ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J
-
CEKI/article/view/6869%0Ahttps://ulilal
babinstitute.co.id/index.php/J-
CEKI/article/download/6869/5947  

Hakim, S., Hakim, L., & Maujud, F. (2025). 
Implementasi Budaya Toleransi Beragama 
Melalui Pembelajaran Pendidikan Agama 
Islam (PAI) Berbasis Multikultural. Jurnal 
Pendidikan: Riset Dan Konseptual, 9(1), 
102–112. 

Hifza, H., Antoni, A., Syakhrani, A. W., & Hartati, Z. 
(2020). The multicultural Islamic education 
development strategy on educational 
institutions. Jurnal Iqra’: Kajian Ilmu 
Pendidikan, 5(1), 158–170. 

Ikhwan, M., Wahyudi, D., & Alfiyanto, A. (2023). 
Peran Pendidikan Agama Islam dalam 
Memperkuat Moderasi Beragama di 
Indonesia. Realita: Jurnal Penelitian Dan 
Kebudayaan Islam, 21(1), 1–15. 

Khairani, E., & Siregar, S. D. (2025). Pengaruh 
Pendidikan Agama Islam terhadap 
Toleransi Antarumat Beragama di 
Masyarakat. Rumbio: Jurnal Pendidikan 
Dan Humaniora, 1(3). 

Madakir, M., Muzaki, M., Firdaus, S., & Hidayat, A. 
(2022). Multicultural Islamic education of 
nurcholis Madjid perspective: A literature 
review. International Journal of 
Multicultural and Multireligious 
Understanding, 9(5), 191–201. 

Muliawan, P., & Muhajir, I. F. (2025). Strategies 
for Islamic Education to Enhance Interfaith 
Tolerance in a Multicultural Society: A Case 
Study in Tulang Bawang: Strategi 
Pendidikan Agama Islam untuk 
Meningkatkan Toleransi Antar-Umat 
Beragama di Masyarakat Multikultural: 
Studi Kasus di Tulang. Zawayatul Fikr: 
Journal of Islamic Education, 1(1), 73–83. 

Nadhif, M., Sirojuddin, A., & Hakim, M. N. (2025). 
Peran Pendidikan Agama Islam dalam 
Moderasi Beragama untuk Mencegah 
Radikalisasi di Sekolah Umum di Malang 
Raya. Academicus: Journal of Teaching and 

Learning, 4(2), 92–102. 
https://doi.org/10.59373/academicus.v4i2
.94  

Noor, H. (2023). Upaya Membangun Sikap 
Moderasi Beragama Melalui Pendidikan 
Agama Islam pada Mahasiswa Perguruan 
Tinggi Umum di Banjarmasin. Al Qalam: 
Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan 
Kemasyarakatan, 17(1), 375. 
https://doi.org/10.35931/aq.v17i1.1811  

Nurhasanah, S. (2021). Integrasi pendidikan 
multikultural dalam pembelajaran 
pendidikan agama islam (pai) untuk 
membentuk karakter toleran. Al-Hasanah: 
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1), 133–
151. 

Ok, A. H., Al-Farabi, M., & Firmansyah, F. (2022). 
Internalization of Multicultural Islamic 
Education Values In High School Students. 
Munaddhomah: Jurnal Manajemen 
Pendidikan Islam, 3(3), 221–228. 

Prabowo, A. D. A., & Ilyas, H. (2021). Multicultural 
Education in Islamic Perspective. 
International Conference on Economics, 
Business, Social, and Humanities (ICEBSH 
2021), 371–376. 

Ramdhan, T. W., & Arifin, Z. (2025). Pendidikan 
Agama Multikultural: Membangun 
Toleransi dan Harmoni dalam 
Keberagaman. Press STAI Darul Hikmah 
Bangkalan, 1(1), 1–216. 

Rosyad, A. M. (2020). The integration of Islamic 
education and multicultural education in 
Indonesia. Al-Afkar, Journal For Islamic 
Studies, 164–181. 

Saputra, R., Harmi, H., & Daheri, M. (2025). 
Implementasi Nilai-Nilai Multikultural 
dalam Pembelajaran Pendidikan Agama 
Islam (Pai) untuk Meningkatkan Toleransi 
Beragama Siswa di SMK Negeri 1 Rejang 
Lebong. IAIN CURUP. 

Sismanto, S., Bakri, M., & Huda, A. M. (2022). 
Implementation of multicultural Islamic 
education values. International Conference 
on Madrasah Reform 2021 (ICMR 2021), 
323–330. 

 

https://ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/view/6869%0Ahttps:/ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/download/6869/5947
https://ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/view/6869%0Ahttps:/ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/download/6869/5947
https://ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/view/6869%0Ahttps:/ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/download/6869/5947
https://ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/view/6869%0Ahttps:/ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/download/6869/5947
https://ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/view/6869%0Ahttps:/ulilalbabinstitute.co.id/index.php/J-CEKI/article/download/6869/5947
https://doi.org/10.59373/academicus.v4i2.94
https://doi.org/10.59373/academicus.v4i2.94
https://doi.org/10.35931/aq.v17i1.1811


http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (51-59) 

 

59 

 

Supanichwatana, S., & Laeheem, K. (2024). Social 
acceptance and adjustment of spouses in 
multicultural families to reduce violent 
behavioral conflicts in the Mueang district, 
Yala province. Heliyon, 10(7), e28245. 
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e2
8245  

Susanti, Y. (2025). PENGEMBANGAN BAHAN 
AJAR PAI BERBASIS MULTIKULTURAL 
UNTUK MENINGKATKAN TOLERANSI DAN 
KERUKUNAN ANTARUMAT BERAGAMA. Ar 
Rasyid, 3(1), 1–16. 

Tohari, H. (2023). Peran Pendidikan Agama Islam 
dalam Membangun Toleransi Beragama. 
Kaipi: Kumpulan Artikel Ilmiah Pendidikan 
Islam, 1(2), 43–47. 
https://doi.org/10.62070/kaipi.v1i2.34  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wajdi, M. B. N., & Tobroni, T. (2020). Implications 
of Multiculturalism and Tolerance in 
Islamic Religious Education. EDUCATIO: 
Journal of Education, 5(2), 182–192. 

Widat, F., & Ummah, W. R. (2025). PENDEKATAN 
MULTIKULTURAL PEMBELAJARAN 
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM UNTUK 
MEMPERKUAT TOLERANSI ANTAR 
AGAMA. Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan 
Dasar, 10(02), 429–445. 

Yasin, A., & Rahmadian, M. I. (2024). Strategi 
Pendidikan Agama Islam dalam 
Menghadapi Tantangan Pluralisme Agama 
di Masyarakat Multikultural. Aksiologi : 
Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Sosial, 44–54. 
https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.2
08  

 

 

https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e28245
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e28245
https://doi.org/10.62070/kaipi.v1i2.34
https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.208
https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.208

