JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455)

Jurnal sk Nmu Pendidikan

Relevansi Ajaran Pendidikan Jiwa Ibnu Sina dalam
Membangun Karakter Siswa di Era Modern

Alif Nur Hanifah*, Farahana Zahro Aini 2, Dini Widiyastutik3, Azmi Izuddin*, Abd. Rachman Assegaf>

L2345 niversitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia

E-mail: alifhanil8@gmail.com, ainifarahanal2 @gmail.com, dwidiyastutik2905@gmail.com,

azmiizuddin@gmail.com, assegaf@uinsa.ac.id

Article Info

Abstract

Article History
Received: 2025-11-05
Revised: 2025-12-19
Published: 2026-01-08

Keywords:

Ibn Sina;

Soul Education;
Reason;

Heart;

Desire;

Character Education.

Character education has become an important necessity in the modern era, which is
marked by moral degradation, the influence of globalization, and an instant culture
resulting from digital technology. To address this challenge, Ibn Sina's thoughts on
spiritual education, which emphasize the balance between reason, heart, and desire,
are relevant to be reexamined. This study uses a qualitative approach with a library
research method on the works of Kitab al-Shifa and Kitab al-Najat, as well as
supporting literature. The results of the study show that reason forms critical thinking,
the heart fosters empathy and morality, while desires need to be controlled so that
they become positive energy. The integration of these three elements is in line with the
Merdeka Curriculum, the Pancasila Student Profile Strengthening Project (P5), and
21st-century skills. As a result, Ibn Sina's thoughts can be used as a conceptual and
practical basis for strengthening character education, in order to produce a generation
that is knowledgeable, moral, and resilient in facing the challenges of the times.

Artikel Info

Abstrak

Sejarah Artikel
Diterima: 2025-11-05
Direvisi: 2025-12-19
Dipublikasi: 2026-01-08

Kata kunci:

Ibnu Sina;
Pendidikan Jiwa;
Akal;

Hati;

Nafsu;

Pendidikan Karakter.

Pendidikan karakter menjadi kebutuhan penting di era modern yang diwarnai
degradasi moral, pengaruh globalisasi, dan budaya instan akibat teknologi digital.
Untuk menjawab tantangan ini, pemikiran Ibnu Sina tentang pendidikan jiwa yang
menekankan keseimbangan akal, hati, dan nafsu relevan dikaji ulang. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka atas karya Kitab al-
Shifa dan Kitab al-Najat, serta literatur pendukung. Hasil kajian menunjukkan bahwa
akal membentuk nalar kritis, hati menumbuhkan empati dan moralitas, sedangkan
nafsu perlu dikendalikan agar menjadi energi positif. Integrasi ketiganya sejalan
dengan Kurikulum Merdeka, Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila (P5), dan
keterampilan abad ke-21. Dengan demikian, pemikiran Ibnu Sina dapat dijadikan dasar
konseptual sekaligus praktis untuk memperkuat pendidikan Kkarakter, guna
melahirkan generasi berilmu, berakhlak, dan tangguh menghadapi tantangan zaman.

I. PENDAHULUAN
Pendidikan karakter

satu  problematika utama dalam sistem

merupakan elemen pendidikan saat ini adalah meningkatnya

esensial dalam mengembangkan individu yang
berkualitas dan memiliki akhlaq yang baik (Putri
& Nurhuda, 2023). Di tengah dinamika era
kontemporer yang ditandai dengan percepatan
perubahan dan konektivitas global, urgensi
pendidikan karakter semakin meningkat sebagai
panduan  bagi  generasi muda  untuk
mempertahankan fondasi moral yang solid di
tengah transformasi yang berlangsung cepat.
Perkembangan  teknologi  informasi dan
globalisasi membawa implikasi yang substansial
terhadap tingkah laku dan etika siswa, yang
kerap termanifestasi dalam bentuk minimnya
kepedulian terhadap sesama, lemahnya tanggung
jawab sosial, serta adanya pengaruh destruktif
dari platform media sosial dan konten digital
(Hidayat, 2021). Berdasarkan laporan
Berdasarkan laporan studi perilaku remaja, salah

perilaku negatif di kalangan pelajar, seperti
intimidasi (bullying) dan pelanggaran terhadap
norma-norma sosial (Rahmawati, 2022). Kondisi
ini mengindikasikan bahwa pendidikan karakter
perlu diposisikan sebagai prioritas dalam
menghasilkan individu yang tidak hanya
kompeten secara intelektual, tetapi juga memiliki
integritas moral yang tinggi.

Ibnu Sina, yang dikenal sebagai Avicenna
dalam tradisi Barat, merupakan seorang filsuf,
saintis, dan pemikir terkemuka dari peradaban
Islam yang kontribusinya memberikan dampak
signifikan dalam berbagai disiplin ilmu,
mencakup filsafat, kedokteran, dan pendidikan
inderaw. Dalam ranah pendidikan, Ibnu Sina
merumuskan konsep pendidikan jiwa yang
sangat relevan untuk diterapkan dalam pemben-
tukan karakter manusia. Menurut perspektifnya,

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

446


mailto:alifhani18@gmail.com
mailto:ainifarahana12@gmail.com
mailto:dwidiyastutik2905@gmail.com
mailto:azmiizuddin@gmail.com
mailto:assegaf@uinsa.ac.idm

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455)

pendidikan bukan sekadar proses transmisi
pengetahuan, melainkan upaya sistematis untuk
membentuk moralitas dan mengarahkan jiwa
guna mencapai keseimbangan harmonis antara
dimensi intelektual, moral, dan spiritual. Konsep
pendidikan  jiwa Ibnu Sina meliputi
pengembangan kapasitas manusia dalam
mengontrol hawa nafsu, membangun rasionalitas
yang sehat, serta memperkokoh relasi manusia
dengan Sang Pencipta dan sesama. Dalam karya
monumentalnya seperti Kitab al-Najat dan Kitab
al-Shifa, Ibnu Sina menegaskan signifikansi
pendidikan moral dalam meraih kehidupan yang
seimbang dan sejahtera (Ibnu Sina, 2005).

Menghadapi berbagai tantangan yang dialami
oleh peserta didik di era modern, urgensi untuk
mengeksplorasi kembali ajaran-ajaran Ibnu Sina
yang bersifat transendental dan holistik dalam
membangun karakter siswa menjadi sangat
relevan (Roji & El Husarri, 2021). Khususnya di
tengah derasnya arus informasi yang sering
memupuk  budaya serba  instan dan
individualisme, ajaran Ibnu Sina menawarkan
pendekatan yang lebih komprehensif dalam
pembentukan karakter melalui pengendalian
diri, kesadaran spiritual, dan pengembangan
kapasitas intelektual. Dalam konteks pendidikan
karakter, ajaran ini memiliki peran strategis
dalam membentuk individu yang tidak hanya
unggul secara akademis, tetapi juga memiliki
integritas karakter yang solid dan mampu
memberikan kontribusi positif bagi masyarakat
(Kamolova, 2023).

Relevansi implementasi ajaran pendidikan
jiwa Ibnu Sina dalam pendidikan karakter di era
modern menjadi topik yang penting untuk dikaji
lebih mendalam. Meskipun telah banyak kajian
mengenai pendidikan karakter, masih terbatas
studi yang menghubungkan prinsip-prinsip
pendidikan moral yang dikemukakan oleh Ibnu
Sina dengan aplikasinya dalam pembentukan
karakter siswa di institusi pendidikan
kontemporer. Gap penelitian ini menunjukkan
perlunya studi yang dapat mengintegrasikan
antara ajaran-ajaran filsafat Islam klasik dengan

tantangan kontemporer yang dihadapi oleh
dunia pendidikan saat ini. Penelitian ini
bertujuan  untuk mengeksplorasi makna,

relevansi, dan aplikasi ajaran pendidikan jiwa
Ibnu Sina dalam konteks pendidikan karakter
siswa di era digital.

Fokus penelitian ini tertuju pada pemahaman
konsep pendidikan jiwa Ibnu Sina, yang men-
cakup dimensi psikologis, moral, dan spiritual,
serta bagaimana konsep-konsep tersebut dapat

di implementasikan untuk membangun karakter
siswa di sekolah. Konsep-konsep tersebut
meliputi pengendalian diri, penyucian jiwa, dan
pengembangan akal yang sehat, yang semuanya
memiliki relevansi dalam membentuk individu
yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi
juga memiliki kepekaan sosial dan kesadaran
moral yang tinggi (Rahayu et al, 2022).
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi  terhadap pengembangan teori
pendidikan karakter, khususnya dalam meng-
integrasikan nilai-nilai Islam dengan tantangan
pendidikan di era modern.

Secara praktis, hasil penelitian ini dapat
menjadi panduan bagi para pendidik, orang tua,
dan pihak-pihak terkait dalam merancang
program pendidikan karakter yang berbasis pada
ajaran pendidikan jiwa Ibnu Sina. Penelitian ini
juga diharapkan dapat memberikan perspektif
baru bagi pembuat kebijakan pendidikan dalam
merumuskan strategi pendidikan karakter yang
lebih  holistik dan berkelanjutan. Secara
keseluruhan, kontribusi penelitian ini
diharapkan dapat menjadi fondasi yang kokoh
bagi upaya peningkatan dan pengembangan
pendidikan karakter di Indonesia dan negara-
negara berpenduduk Muslim lainnya.

II. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan jenis studi pustaka (library
research), yang dipilih karena kemampuannya
untuk mengeksplorasi secara mendalam karya-
karya Ibnu Sina serta literatur terkait mengenai
pendidikan jiwa dan karakter. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk menelaah dan
memahami konsep-konsep filsafat pendidikan
yang ditawarkan oleh Ibnu Sina melalui teks-teks
klasik, serta menghubungkannya dengan
penerapan pendidikan karakter dalam konteks
modern. Teknik pengumpulan data dilakukan
melalui analisis dokumen, yaitu dengan
mempelajari karya-karya utama Ibnu Sina yang
relevan, seperti Kitab al-Najat dan Kitab al-Shifa,
serta literatur sekunder berupa buku, artikel
jurnal, dan kajian-kajian ilmiah lainnya yang
membahas penerapan ajaran Ibnu Sina dalam
pendidikan karakter (Kamolova, 2023). Validasi
data  dalam  penelitian  ini dilakukan
menggunakan triangulasi sumber, dengan
membandingkan berbagai referensi yang terkait
dengan pendidikan karakter, untuk memastikan
keakuratan dan konsistensi informasi yang
diperoleh. Metode analisis data yang digunakan
adalah analisis tematik, yang memungkinkan

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

447



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455)

peneliti untuk mengidentifikasi dan menge-
lompokkan tema-tema utama dalam ajaran
pendidikan jiwa Ibnu Sina serta relevansinya
terhadap pendidikan karakter di era modern.
Analisis ini dilakukan secara sistematis untuk
menafsirkan makna mendalam dari teks yang
ada dan mengevaluasi penerapannya dalam
konteks pendidikan kontemporer.

III. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Biografi Ibnu Sina

Ibnu Sina, yang dalam tradisi Barat dikenal
sebagai Avicenna, dilahirkan pada tahun 980
M di Afshana, sebuah kota kecil di dekat
Bukhara yang kini menjadi bagian dari
wilayah Uzbekistan. Pada masa tersebut,
Bukhara merupakan salah satu sentra
keilmuan yang sangat maju dalam peradaban
Islam. Sejak wusia dini, Ibnu Sina telah
memperlihatkan kapasitas intelektual yang
luar biasa dalam berbagai bidang keilmuan
(Putri & Nurhuda, 2023). Pada usia 10 tahun,
ia telah menghafal Al-Qur'an, dan ketika
menginjak usia 16 tahun, ia telah menguasai
berbagai cabang ilmu pengetahuan, meliputi
matematika, logika, dan kedokteran. Ia berasal
dari keluarga terpandang dan tumbuh dalam
lingkungan yang sangat kondusif bagi
pengembangan minatnya terhadap ilmu
pengetahuan (Hidayatullah, 2020).

Ibnu Sina menjalani pendidikannya di
berbagai institusi di kawasan Bukhara, di
mana ia berguru kepada para ulama dan
ilmuwan terkemuka. Ia memperdalam
keilmuannya dalam bidang kedokteran,
filsafat, dan sains, baik melalui pembelajaran
formal maupun kajian mandiri. Meskipun
tidak terikat pada sistem pendidikan formal
sebagaimana yang berlaku saat ini, Ibnu Sina
mencurahkan banyak waktu untuk menelaah
literatur-literatur ilmu pengetahuan Yunani
dan filsafat Aristoteles (Roji & El Husarri,
2021). Dengan kemampuannya yang luar
biasa dalam memahami karya-karya filsafat,
Ibnu Sina dikenal memiliki penguasaan yang
mendalam terhadap pemikiran tokoh-tokoh
seperti Aristoteles, Galen, dan Plotinus
(Nugraha, 2021).

Sepanjang hidupnya, Ibnu Sina telah
menghasilkan lebih dari 450 karya yang
mencakup berbagai disiplin ilmu, mulai dari
kedokteran, filsafat, astronomi, hingga
metafisika. [a wafat pada tahun 1037 M di
kota Hamadan, Iran, setelah mewariskan
khazanah intelektual yang sangat besar dan

terus memberikan pengaruh terhadap
pemikiran dunia Barat dan Islam selama
berabad-abad (Yusuf, 2021).

Ibnu Sina menghasilkan berbagai karya
yang menjadi rujukan dalam berbagai disiplin
ilmu, terutama dalam bidang kedokteran dan
filsafat. Karya-karya monumentalnya yang
terkenal antara lain:

1. Kitab al-Qanun fi al-Tibb (The Canon of

Medicine)

Buku ini merupakan karya monumental

Ibnu Sina dalam bidang kedokteran dan

menjadi salah satu teks medis paling

berpengaruh di dunia Islam dan Eropa
selama berabad-abad. Dalam al-Qanun fi al-

Tibb, Ibnu Sina mengkompilasi pengeta-

huan medis yang ada pada zamannya,

membahas anatomi, fisiologi, penyakit, dan
terapi pengobatan (Rahman & Shofiyah,

2019). Karya ini digunakan sebagai buku

referensi utama dalam  pendidikan

kedokteran di Eropa hingga abad ke-17.
2. Kitab al-Shifa (The Book of Healing)
Al-Shifa merupakan karya besar Ibnu
Sina dalam bidang filsafat dan sains. Salah
satu tema sentral dalam al-Shifa adalah
pemikiran rasional mengenai eksistensi
dan pengetahuan, serta cara manusia
memahami realitas melalui akal dan
pengalaman inderawi (Norman et al,
2024). Karya ini memiliki peran penting
dalam tradisi filsafat peripatetik, yang
memadukan pemikiran Aristoteles dengan
ajaran Islam.
3. Kitab al-Najat (The Book of Salvation)
Al-Najat merupakan karya lain yang
melanjutkan pemikiran dalam al-Shifa,
namun lebih menitikberatkan pada topik-
topik metafisika dan spiritualitas (Ibnu
Sina, 2005). Di dalamnya, Ibnu Sina
menjelaskan konsep-konsep kebenaran
universal, keselamatan jiwa, dan relasi
antara Tuhan dengan alam semesta. Karya
ini  mengintegrasikan filsafat Yunani
dengan  perspektif Islam  mengenai
ketuhanan dan kehidupan akhirat, dan
menjadi fondasi penting bagi pemikiran
filsafat dalam dunia Islam dan Barat
(Syamsul, 2023).

Dalam penelitian ini, fokus diarahkan pada
dua karya besar Ibnu Sina, yaitu al-Shifa dan
al-Najat, karena keduanya memuat konsep
pendidikan jiwa dan memiliki relevansi
dengan upaya pembangunan karakter siswa.

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

448



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455)

Dalam al-Shifa, Ibnu Sina menegaskan
pentingnya pengembangan akal dan pemiki-
ran rasional untuk mencapai pengetahuan
yang hakiki dan memahami esensi kehidupan.
Konsep-konsep seperti etika, moralitas, dan
pengembangan karakter juga mendapat
penekanan yang kuat dalam karya ini.
Sementara itu, al-Najat lebih berfokus pada
dimensi spiritual dan metafisika, mengajarkan
bahwa untuk mencapai keselamatan jiwa,
seseorang harus menjalani kehidupan yang
penuh dengan kebijaksanaan, pemahaman,
dan pengendalian diri. Dalam konteks
pendidikan, ajaran Ibnu Sina ini sangat
relevan untuk membangun Kkarakter siswa,
dengan mengajarkan mereka untuk tidak
hanya mengejar pengetahuan intelektual,
tetapi juga mengembangkan dimensi moral
dan spiritual dalam diri mereka (Kamolova,
2023).

. Konsep Pendidikan Jiwa Menurut Ibnu
Sina
Ibnu Sina, seorang filsuf dan ilmuwan
terkemuka dalam Islam, memberikan
sumbangsih signifikan dalam pengembangan
teori pendidikan, khususnya yang berkaitan
dengan pendidikan jiwa. Dalam karya-
karyanya Kitab al-Shifa dan Kitab al-Najat,
Ibnu Sina merumuskan pemikiran yang men-
dalam mengenai pentingnya keseimbangan
dalam pendidikan jiwa yang meliputi tiga
komponen utama yaitu akal, hati, dan nafsu.
Pendidikan jiwa menurut Ibnu Sina bertujuan
untuk  mengarahkan individu  menuju
kebahagiaan hakiki, yang hanya dapat
terwujud apabila ketiga elemen tersebut
berfungsi secara harmonis.
1. Akal
Akal merupakan pondtaasi dalam ajaran
pendidikan jiwa Ibnu Sina bagi pengemba-
ngan intelektual dan moral. Dalam Kitab al-
Shifa, Ibnu Sina menjelaskan bahwa akal
adalah kapasitas yang membedakan
manusia dari makhluk lainnya, yang
memberikan kemampuan untuk berpikir
secara rasional dan membedakan antara
kebaikan dan keburukan. Ia menekankan
bahwa pendidikan akal bukan sekadar
proses transfer ilmu pengetahuan, melain-
kan juga melatih kemampuan berpikir
kritis dan rasional yang memungkinkan
individu membuat keputusan yang
bijaksana (Ibnu Sina, 1999).

Menurut Ibnu Sina, akal memiliki peran
sentral dalam mengontrol tindakan dan
perilaku individu. Seorang individu yang
memiliki akal yang terdidik akan mampu
mempertimbangkan  konsekuensi dari
tindakannya. Pendidikan akal tidak hanya
berorientasi pada pencapaian pengetahuan
kognitif, tetapi juga menanamkan nilai-nilai
moral dan etika. Dalam konteks ini,
pendidikan akal harus dilaksanakan
dengan cara yang bijaksana dan terarah,
sebagaimana ditekankan oleh Ibnu Sina,
agar individu tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga memiliki kapasitas
untuk bertindak dengan penuh tanggung
jawab (Kamolova, 2023).

Namun demikian, Ibnu Sina juga
mengingatkan bahwa akal yang terlalu
dominan, tanpa keseimbangan dengan hati
dan nafsu, dapat membawa individu pada
sikap arogan, angkuh, atau terjebak dalam
hasrat untuk mendominasi orang lain. Oleh
karena itu, pendidikan akal harus
senantiasa disertai dengan pendidikan
moral dan spiritual (Roji & El Husarri,
2021). Dalam konteks pendidikan modern,
pendekatan ini sangat relevan untuk
menumbuhkan pola pikir kritis dan
rasional, yang dapat membantu siswa
membuat keputusan yang bermanfaat tidak
hanya untuk dirinya sendiri, tetapi juga
untuk masyarakat luas.

. Hati

Dalam perspektif Ibnu Sina, hati
memegang peran penting dalam
pendidikan jiwa karena merupakan pusat
dari perasaan, emosi, dan nilai moral. Ibnu
Sina menganggap hati sebagai tempat di
mana seseorang dapat membedakan antara
kebaikan dan keburukan, serta menjadi
sumber dari kebaikan, kasih sayang, dan
empati terhadap sesama. Dalam Kitab al-
Shifa, ia menjelaskan bahwa hati yang sehat
adalah hati yang terjaga dari sifat-sifat
buruk seperti kebencian, kesombongan,
dan kedengkian. Oleh karena itu,
pendidikan hati dalam pandangan Ibnu
Sina berfokus pada pemurnian hati dari
sifat-sifat negatif dan mengarahkan
individu pada pengembangan sifat-sifat
positif yang mendorong kebaikan dan
kedamaian (Roji & El Husarri, 2021).

Pendidikan hati tidak hanya mencakup
pembinaan moral, tetapi juga penguatan

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

449



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455)

relasi individu dengan Tuhan dan sesama.
Dalam hal ini, pendidikan agama menjadi
komponen penting dalam membentuk hati
yang sehat, karena agama mengajarkan
nilai-nilai kebaikan yang mendalam dan
mengarah pada pengembangan hati yang
penuh kasih sayang dan empati. Ibnu Sina
mengajarkan bahwa hati yang terlatih
untuk mencintai kebaikan dan menghindari
keburukan akan membawa individu pada
kehidupan yang lebih damai dan penuh
berkah. Dalam pendidikan karakter di era
modern, pengajaran tentang hati dapat
diimplementasikan melalui penanaman
nilai-nilai kasih sayang, empati, dan
kolaborasi dalam lingkungan sosial, baik di
sekolah maupun di luar sekolah (Kamolova,
2023).

Sebagai ilustrasi, di institusi pendidikan
yang menerapkan nilai-nilai karakter, guru
dapat mengajarkan siswa untuk saling
menghormati dan mendukung satu sama
lain, sehingga mereka dapat belajar
mengembangkan empati dan kasih sayang
terhadap sesama. Dalam dunia yang
semakin individualistik dan terfragmentasi,
pendidikan hati menjadi semakin relevan,
karena dapat membantu siswa untuk
membangun relasi yang lebih sehat dan
harmonis, baik dengan sesama manusia
maupun dengan lingkungannya.

. Nafsu

Nafsu adalah elemen dalam jiwa
manusia yang berkaitan dengan dorongan
dan hasrat fisik. Ibnu Sina, dalam Kitab al-
Najat, menekankan bahwa nafsu dapat
menjadi sumber kebaikan atau keburukan,
bergantung pada bagaimana nafsu tersebut
dikendalikan. Tanpa kontrol yang tepat,
nafsu dapat mengarahkan individu pada
perilaku buruk, seperti keserakahan, nafsu
yang berlebihan, atau pelanggaran moral
lainnya. Oleh karena itu, pendidikan nafsu
dalam pemikiran Ibnu Sina berfokus pada
pengembangan pengendalian diri, agar
nafsu tidak mendominasi akal dan hati
(Ibnu Sina, 2005). Dalam pendidikan jiwa,
nafsu diajarkan untuk dapat dikendalikan
melalui latihan pengendalian diri dan
penanaman kebaikan.

Sebagai ilustrasi, dalam pendidikan
modern, program pengendalian emosi dan
pembentukan Kkebiasaan sehat dapat
diterapkan  untuk membantu siswa

mengelola nafsu mereka dengan lebih
bijaksana. Ini dapat melibatkan latihan
seperti meditasi, aktivitas fisik, dan
pembelajaran tentang manajemen stres
yang dapat membantu siswa untuk
mengembangkan kesadaran diri dan
kontrol diri yang lebih baik. Pendidikan
nafsu  menurut Ibnu Sina  dapat
diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari
untuk mengajarkan siswa pentingnya
keseimbangan dalam mengejar tujuan
pribadi dan menghindari keinginan yang
merusak.

. Relevansi Konsep Pendidikan Jiwa Dalam

Pendidikan Karakter

Dinamika perkembangan zaman di era
modern menghadirkan berbagai tantangan
signifikan bagi pendidikan karakter.
Fenomena degradasi moral terlihat dalam
meningkatnya perilaku menyimpang di
kalangan siswa, mulai dari intimidasi,
intoleransi, hingga rendahnya kesadaran
tanggung jawab sosial. Globalisasi dan arus
media digital yang tidak terbendung sering
kali menumbuhkan budaya instan,
hedonisme, dan individualisme, sehingga
melemahkan ketahanan moral generasi
muda (Hidayat, 2021). Dalam konteks ini,
diperlukan kerangka filosofis yang mampu
memberikan  fondasi  kokoh  untuk
mengatasi krisis karakter.

Pemikiran Ibnu Sina tentang pendidikan
jiwa menawarkan perspektif yang relevan,
karena menekankan keseimbangan antara
akal, hati, dan nafsu sebagai dasar
pembentukan pribadi yang utuh. Akal
membimbing nalar kritis dan rasionalitas,
hati menumbuhkan empati dan moralitas,
sedangkan nafsu perlu diarahkan agar
terkendali. Ketiga dimensi ini, jika
diintegrasikan dalam pendidikan karakter,
dapat melahirkan siswa yang cerdas,
berakhlak, dan siap menghadapi tantangan
era digital dengan bijaksana (Norman et al.,
2024).

a) Akal sebagai Fondasi Rasionalitas dalam

Pendidikan Karakter

Dalam perspektif Ibnu Sina, akal
merupakan instrumen fundamental
yang membedakan manusia dari
makhluk lainnya, karena melalui akal
manusia mampu membedakan antara
kebaikan  dan  keburukan = serta
mempertimbangkan konsekuensi dari

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

450



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455)

tindakannya. Pendidikan akal tidak
sekadar dimaknai sebagai proses
transmisi pengetahuan kognitif, tetapi
juga sebagai upaya menanamkan
kemampuan berpikir rasional, logis, dan
kritis yang dilandasi nilai-nilai moral.
Hal ini menunjukkan bahwa akal
memiliki fungsi ganda yaitu sebagai
sarana intelektual untuk memahami
hakikat ilmu dan sebagai pengendali
perilaku yang mengarahkan individu
menuju kebenaran dan kebaikan (Ibnu
Sina, 1999).

Relevansi  konsep akal dalam
pendidikan karakter semakin nyata
ketika dihadapkan dengan realitas
pendidikan modern. Generasi muda saat
ini hidup dalam arus informasi yang
deras, di mana berbagai konten baik
positif maupun negatif dapat diakses
dengan cepat melalui media digital.
Tanpa pembinaan akal yang sehat, siswa
rentan terjebak dalam penyebaran
informasi palsu, ujaran kebencian,
hingga ideologi yang merusak (Putri &
Nurhuda, 2023). Di sinilah urgensi
pendidikan akal Ibnu Sina yakni melatih
siswa untuk tidak hanya cerdas secara
akademik, tetapi juga  memiliki
kemampuan menyeleksi, mengkritisi,
dan mengolah informasi sesuai nilai
kebenaran dan etika.

Implementasi prinsip akal dalam
pendidikan karakter dapat dilakukan
melalui kurikulum yang mendorong
keterampilan berpikir kritis (critical
thinking) dan literasi digital. Model
pembelajaran berbasis proyek (Project-
Based Learning) atau pembelajaran
penemuan (Discovery Learning) dapat
menjadi sarana bagi siswa untuk
mengembangkan daya nalar secara
mandiri. Guru juga dapat memanfaatkan
studi kasus moral untuk mengajak siswa
menimbang suatu persoalan dari sudut
pandang etika, bukan sekadar logika
instrumental. Dengan demikian,
pendidikan akal dapat berfungsi sebagai
benteng yang melindungi siswa dari
pengaruh negatif globalisasi (Zubaedi,
2011).

Selain itu, konsep akal Ibnu Sina
sejalan dengan gagasan keterampilan
abad ke-21  yang  menekankan
kemampuan berpikir kritis, pemecahan

masalah, dan kreativitas. Integrasi ini
menjadikan ajaran klasik Ibnu Sina tetap
relevan dengan kebutuhan modern. Akal
yang terdidik tidak hanya melahirkan
individu cerdas, tetapi juga membentuk
pribadi yang mampu mengambil
keputusan bijak, bertanggung jawab,
dan bermanfaat bagi masyarakat.
Dengan demikian, pendidikan karakter
berbasis akal sebagaimana ditekankan
Ibnu Sina dapat menjawab tantangan
pendidikan di era digital, sekaligus
mengokohkan jati diri siswa sebagai
generasi yang berilmu dan bermoral
(Roji & El Husarri, 2021).

b) Hati sebagai Pusat Moral dan Empati

Konsep hati menurut Ibnu Sina
sangat relevan dengan pendidikan
karakter di sekolah. Fenomena intimi-
dasi, kurangnya empati, dan rendahnya
kepedulian sosial menunjukkan bahwa
dimensi hati siswa belum mendapat
porsi yang memadai dalam
pembelajaran.  Kurikulum  Merdeka
sebenarnya memberi ruang yang luas
untuk mengembangkan aspek ini, salah
satunya melalui Projek Penguatan Profil
Pelajar Pancasila (P5). Melalui P5, siswa
diajak menumbuhkan nilai gotong
royong, empati, dan toleransi melalui
pengalaman belajar yang kontekstual.
Inilah titik masuk paling nyata untuk
menerapkan pendidikan hati ala Ibnu
Sina dalam sistem pendidikan saat ini
(Rahayu et al,, 2022).

Implementasi konsep hati di sekolah
dapat diwujudkan melalui beberapa
strategi. Pertama, guru dapat meng-
integrasikan refleksi nilai empati dan
kasih sayang dalam setiap mata
pelajaran. Misalnya, guru bahasa
mengajak siswa menulis esai tentang
pengalaman menolong orang lain, guru
IPS membahas isu sosial seperti
kemiskinan atau toleransi antaragama,
dan guru IPA menekankan kepedulian
terhadap lingkungan. Dengan demikian,
pendidikan hati tidak hanya hadir dalam
pelajaran agama, tetapi menjiwai
seluruh proses pembelajaran.

Kedua, sekolah dapat merancang
projek yang menekankan kepedulian
sosial, seperti kegiatan bakti sosial dan
kampanye  anti-intimidasi. = Melalui

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

451



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455)

kegiatan ini, siswa tidak hanya
memahami nilai empati secara kognitif,
tetapi juga mengalaminya secara
langsung. Proses pengalaman konkret
ini sejalan dengan gagasan Ibnu Sina
bahwa pendidikan jiwa harus berwujud
praktik, bukan hanya teori (Assegaf,
2011).

Ketiga, pembiasaan sederhana seperti
doa bersama sebelum dan sesudah
pelajaran, kegiatan keagamaan
mingguan, atau refleksi singkat di kelas
dapat membantu siswa menjaga
kebersihan hati dari sifat-sifat negatif.
Aktivitas ini menumbuhkan rasa syukur,
kedekatan spiritual, sekaligus mem-
perkuat disiplin diri.

Pendekatan yang lebih sederhana
juga dapat dilakukan melalui kegiatan
diskusi kelas yang memberi ruang bagi
siswa untuk mengungkapkan pendapat
dan perasaannya. Misalnya, guru meng-
ajak siswa berbicara tentang pengala-
man menolong orang lain, bagaimana
rasanya dihargai, atau bagaimana
sebaiknya menghadapi perbedaan pen-
dapat. Cara ini membuat siswa terbiasa
mengenali emosi, mengendalikan diri,
dan menghargai perasaan teman-
temannya.

Melalui kebiasaan kecil yang rutin,
kegiatan sosial yang konkret, serta
ruang refleksi yang dibimbing guru,
pendidikan hati tidak lagi berhenti pada
teori, tetapi benar-benar hadir dalam
keseharian siswa. Dengan demikian,
gagasan Ibnu Sina tentang hati dapat
diwujudkan secara sederhana di sekolah
untuk menumbuhkan generasi yang
cerdas sekaligus berempati, peduli, dan
berakhlak mulia (Norman et al., 2024).

Nafsu dan Pengendalian Diri sebagai
Pilar Karakter Disiplin

Nafsu dapat menjadi energi yang
mendorong seseorang untuk berusaha,
berprestasi, dan memenuhi kebutuhan
hidup. Namun, dorongan yang tidak
terkendali justru melahirkan perilaku
merugikan, seperti kemalasan, amarah,
atau sikap berlebihan.

Ibnu Sina menekankan bahwa nafsu
perlu diarahkan oleh akal dan hati agar
tidak berkembang menjadi kebiasaan
buruk yang merusak diri maupun orang

lain. Keseimbangan jiwa hanya tercapai
ketika manusia mampu mengenali
dorongan dalam dirinya lalu Mengen-
dalikannya secara sadar (Zuhri, 2023).
Dalam kehidupan siswa, pengendalian
diri sering kali menjadi tantangan nyata.
Dorongan untuk bermain tanpa henti,
ketergantungan pada gawai, mudah
tersulut emosi ketika berselisih dengan
teman, hingga kesulitan menahan diri
dari perilaku konsumtif adalah contoh
nyata bagaimana nafsu bekerja. Tanpa
bimbingan, perilaku ini bisa tumbuh
menjadi kebiasaan yang melemahkan
kedisiplinan, menurunkan prestasi,
bahkan merusak hubungan sosial.

Pendidikan karakter berbasis
pengendalian nafsu dapat dilakukan
melalui pembiasaan sederhana yang
berulang. Misalnya, membiasakan siswa
mengatur waktu antara  belajar,
bermain, dan beristirahat sehingga
mereka belajar menunda kesenangan
demi tanggung jawab. Guru dapat
memberikan aturan yang jelas mengenai
penggunaan gawai atau permainan,
sekaligus mengajarkan konsekuensi
positif dan negatif dari pilihan yang
dibuat. Dalam interaksi sehari-hari,
siswa perlu dibimbing untuk menahan
amarah, meminta maaf ketika berbuat
salah, dan menyelesaikan konflik dengan
cara damai.

Pengendalian nafsu di lingkungan
sekolah tidak harus selalu diwujudkan
melalui sanksi yang keras. Konsep
disiplin positif menawarkan pendekatan
yang lebih konstruktif, yakni menjadikan
setiap pelanggaran sebagai kesempatan
belajar. Ketika siswa tidak sabar
menunggu giliran berbicara atau
berebut tempat duduk, guru tidak
langsung  menghukum, melainkan
mengajak mereka berdialog sederhana
untuk membantu siswa menyadari
dampak dari tindakannya. Dari sini
mereka belajar bahwa  menahan
dorongan untuk mendahului bukan
sekadar aturan, melainkan wujud
penghargaan terhadap orang lain.

Pembiasaan sosial di sekolah juga
sangat efektif sebagai latihan pengen-
dalian nafsu. Aktivitas sederhana seperti
membiasakan antre ketika mengambil
makanan di kantin, menunggu giliran

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

452



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)

Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455)

menggunakan fasilitas kelas, atau
bergiliran menjawab pertanyaan guru,
adalah bentuk nyata dari latihan
menahan diri. Saat siswa berlatih antre,
mereka belajar bahwa keinginan untuk
cepat mendapatkan sesuatu harus
ditunda demi menghormati hak orang
lain.

Pembiasaan aktivitas fisik dan
spiritual sangat membantu melatih
pengendalian  diri. Olahraga rutin
menyalurkan energi berlebih sekaligus
membentuk kedisiplinan, sementara
kegiatan doa bersama, membaca kitab
suci, atau refleksi singkat di kelas dapat
menguatkan kontrol moral. Latihan
sederhana seperti berhenti sejenak
untuk menarik napas dalam ketika
marah, atau menuliskan perasaan di
buku harian, juga dapat melatih
kesadaran diri dan mengurangi perilaku
impulsif.

Pendekatan ini sejalan dengan
konsep regulasi diri dalam psikologi
modern, yaitu kemampuan Mengen-
dalikan pikiran, emosi, dan tindakan
agar selaras dengan tujuan jangka
panjang (Damayanti, 2021). Siswa yang
terlatih mengendalikan nafsu akan lebih
mampu menjaga fokus, mengendalikan
emosi, serta membuat keputusan yang
bijak. Dengan demikian, ajaran Ibnu Sina
tentang pengendalian nafsu tidak hanya
bernilai filosofis, tetapi juga sangat
praktis untuk diterapkan dalam kehidu-
pan nyata di sekolah, sehingga siswa
tumbuh menjadi pribadi yang disiplin,
bertanggung jawab, dan berkarakter
kuat.

Pemikiran Ibnu Sina mengenai nafsu
selaras dengan teori psikologi kontem-
porer tentang regulasi diri. Keduanya
menekankan pentingnya latihan
kesadaran diri, pembiasaan kebajikan,
dan disiplin personal. Relevansi ini
memperlihatkan bahwa pengendalian
nafsu tidak hanya menjadi wacana moral
keagamaan, tetapi juga merupakan
keterampilan psikologis yang dapat
dikembangkan melalui program
pendidikan modern. Jika diterapkan
secara konsisten, siswa dapat diarahkan
untuk menggunakan nafsu sebagai
kekuatan positif yang mendukung
disiplin, prestasi, dan keteguhan

karakter (Kamolova, 2023).

5. Integrasi Akal, Hati, dan Nafsu dalam

Pendidikan Karakter

Konsep pendidikan jiwa menurut Ibnu
Sina menekankan keseimbangan antara
akal, hati, dan nafsu sebagai inti
pembentukan manusia seutuhnya. Ketiga
unsur tersebut tidak dapat berfungsi secara
terpisah, melainkan harus saling meleng-
kapi. Akal berfungsi sebagai penuntun
rasionalitas dan logika, hati sebagai pusat
empati dan moralitas, sementara nafsu
menjadi sumber energi yang perlu
diarahkan agar tidak merusak. Integrasi ini
melahirkan pribadi yang cerdas secara
intelektual, sensitif secara emosional, serta
tangguh secara moral. Dengan keseim-
bangan tersebut, pendidikan karakter tidak
berhenti pada transfer pengetahuan, tetapi
juga mencakup pembinaan jiwa secara
menyeluruh.

Dalam konteks pendidikan modern,
gagasan Ibnu Sina sangat sejalan dengan
paradigma Kurikulum Merdeka yang
menekankan keseimbangan kompetensi
akademik, penguatan karakter, serta
keterampilan  hidup. Melalui  Projek
Penguatan Profil Pelajar Pancasila (P5),
siswa diarahkan wuntuk berpikir Kkritis
(akal), menumbuhkan kepedulian sosial
(hati), sekaligus melatih pengendalian diri
dalam melaksanakan kewajiban dan
tanggung jawab (nafsu). Contoh penera-
pannya dapat dilihat dalam projek bertema
Gaya Hidup Berkelanjutan. Kegiatan ini
bukan hanya mengasah nalar ilmiah siswa
dalam menganalisis dampak lingkungan,
tetapi juga menumbuhkan empati terhadap
kerusakan alam sekaligus membiasakan
kedisiplinan, seperti mengurangi peng-
gunaan plastik sekali pakai atau menjaga
kebersihan kelas secara konsisten (Rahayu

etal., 2022).
Integrasi akal, hati, dan nafsu juga
sangat relevan dengan tuntutan

keterampilan abad ke-21 yang mencakup
kemampuan berpikir kritis, kolaborasi,
komunikasi, dan kreativitas. Akal yang
terasah akan membentuk siswa yang
mampu menganalisis masalah secara
mendalam dan menemukan solusi yang
tepat. Hati yang terdidik menumbuhkan
kemampuan bekerja sama, berempati, dan
menghargai perbedaan dalam kehidupan

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

453



JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455)

sosial. Sementara itu, nafsu yang terkendali
mendukung keterampilan regulasi diri
yang sangat penting untuk keberhasilan
belajar sepanjang hayat. Siswa tidak hanya
siap menghadapi tantangan akademik,
tetapi juga mampu menyesuaikan diri
dengan dinamika sosial dan budaya global.

Dengan demikian, pemikiran Ibnu Sina
tidak sekadar bernilai historis, melainkan
juga dapat menjadi kerangka konseptual
yang relevan bagi pendidikan karakter
abad ke-21. Sinergi antara akal, hati, dan
nafsu menawarkan pendekatan holistik
yang selaras dengan kebutuhan zaman
yaitu membentuk generasi yang tidak
hanya berilmu, tetapi juga berakhlak mulia,
disiplin, peduli, dan siap menghadapi
kompleksitas dunia modern. Hal ini
menunjukkan bahwa pemikiran klasik
dapat berpadu dengan paradigma kontem-
porer untuk membangun pendidikan
karakter yang kokoh dan berkelanjutan
(Roji & El Husarri, 2021).

IV. SIMPULAN DAN SARAN
A. Simpulan
Pemikiran Ibnu Sina mengenai pendidikan
jiwa, yang menekankan keseimbangan akal,
hati, dan nafsu, memiliki relevansi kuat dalam
membangun pendidikan karakter di era
modern. Akal berperan sebagai penuntun
nalar kritis sekaligus pengendali perilaku; hati
menjadi pusat empati, kasih sayang, dan
moralitas; sedangkan nafsu, bila diarahkan
dengan tepat, menjadi energi positif untuk
membentuk disiplin dan keteguhan diri.
Integrasi ketiga dimensi ini menghasilkan
pribadi yang utuh, cerdas secara intelektual,
matang secara emosional, dan tangguh secara

moral.

Penguatan  akal dilakukan  melalui
pembelajaran yang menekankan kemampuan
berpikir kritis sehingga siswa terbiasa

menimbang benar dan salah berdasarkan ilmu
dan etika. Pembinaan hati diwujudkan melalui
pembiasaan kegiatan empatik dan sosial yang
dapat menumbuhkan kasih sayang dan
kepedulian. Pengendalian nafsu dilatih lewat
disiplin positif, pembiasaan antre, pengelolaan
waktu, serta aktivitas fisik dan spiritual yang
membantu siswa menahan dorongan sesaat
demi kebaikan jangka Panjang.

Dalam konteks pendidikan modern, ajaran
Ibnu Sina sejalan dengan tujuan Kurikulum
Merdeka dan Projek Penguatan Profil Pelajar

Pancasila (P5), yang mendorong siswa agar
tidak hanya berprestasi secara akademik,
tetapi juga memiliki karakter luhur dan
keterampilan hidup. Konsep ini juga konsisten
dengan tuntutan keterampilan abad ke-21,
berpikir  kritis, kolaborasi, komunikasi,
kreativitas. Dengan demikian, gagasan Ibnu
Sina tidak hanya bernilai historis, tetapi dapat

menjadi kerangka konseptual sekaligus
praktis bagi penguatan pendidikan karakter di
era modern.

B. Saran

Penerapan konsep pendidikan jiwa Ibnu
Sina dapat diperkuat dengan kolaborasi
antara pendidik, sekolah, orang tua, dan
masyarakat. Guru perlu mengintegrasikan
pembiasaan berpikir Kkritis, empati, dan
disiplin positif ke dalam kegiatan belajar.
Sekolah sebaiknya merancang program
karakter yang seimbang melalui P5 dan
aktivitas pendukung lainnya. Orang tua dan
masyarakat diharapkan menjaga konsistensi
pembinaan akhlak di rumah dan lingkungan
sekitar. Selain itu, penelitian lanjutan dengan
pendekatan empiris penting dilakukan untuk
menilai efektivitas konsep ini dalam praktik
nyata.

DAFTAR RUJUKAN

Assegaf, A. R. (2011). Filsafat pendidikan Islam:
Paradigma baru pendidikan Hadhari
berbasis integratif-interkonektif. Rajawali
Pers.

Damayanti, E. (2021). Regulasi diri dan
pembentukan karakter disiplin siswa
dalam perspektif psikologi pendidikan.
Jurnal Psikologi Pendidikan Dan Konseling,
7(2),112-125.

Hidayat, R. (2021). Pendidikan Karakter di Era
Digital: Tantangan dan Strategi dalam
Perspektif Islam. jurnal Pendidikan Islam
Indonesia, 6(1), 45-58.
https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i3.1099

Hidayatullah, S. (2020). Biografi dan kontribusi
intelektual Ibnu Sina dalam peradaban
Islam. Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 3(2),
89-102.
https://doi.org/10.56806/jh.v4i1.121

Kamolova, S. (2023). Developing positive
qualities of young generations, based on
Ibn Sina’s knowledge. In World Bulletin of

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

454


https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i3.1099
https://doi.org/10.56806/jh.v4i1.121

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854)
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455)

Management and Law.
https://scholarexpress.net/index.php/wb
ml/article/view/2468

Norman, N. A. B, Ismail, A. Z. B., & Hussin, Z. B.
(2024). The development of the soul in
early childhood: A model based on Ibn
Sina’s theory of the soul in Islamic
philosophy. Afkar: Jurnal Akidah &
Pemikiran Islam, 7(2), 89-104.
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i
2.1072

Nugraha, D. (2021). Integrasi nilai-nilai filsafat
Islam dalam pendidikan karakter di
sekolah dasar.  Jurnal = Manajemen
Pendidikan Islam, 6(2), 178-190.

Putri, Y, & Nurhuda, A. (2023). Ibn Sina’s
thoughts related to Islamic education.
Jurnal Hurriyah: Jurnal Evaluasi Pendidikan
Islam, 4(1), 140-147.

Rahayu, R, Rosita, R, Rahayuningsih, Y. S,
Hernawan, A. H., & Prihantini, P. (2022).
Implementasi  Kurikulum Merdeka di
Sekolah Penggerak. Jurnal Basicedu, 6(4),
6313-63109.
https://doi.org/10.31004 /basicedu.v6i4.3
237

Rahman, M. I, & Shofiyah, N. (2019). RELEVANSI
PEMIKIRAN PENDIDIKAN IBNU SINA PADA
PENDIDIKAN MASA KINI. TARBAWY:
Indonesian Journal of Islamic Education,
6(2), 142-156.
https://ejournal.upi.edu/index.php /tarbaw

y/index

Rahmawati, S. (2022). Analisis faktor penyebab
kenakalan remaja dan implikasinya
terhadap pendidikan karakter di Indonesia.
Jurnal Sosiologi Nusantara, 8(1), 67-82.

Roji, F,, & El Husarri, 1. (2021). The concept of
Islamic education according to Ibn Sina and
Ibn Khaldun. Nazhruna: Jurnal Pendidikan
Islam.
https://doi.org/10.31538/nzh.v4i2.1342

Sina, 1. (1999). Kitab al-Shifa (Vol. 4). Dar al-
Maktabah al-Ilmiyah.

Sina, 1. (2005). Kitab al-Najat (Vol. 1). Dar al-
Kutub al-Misriyah.

Syamsul, A. (2023). Metafisika Ibnu Sina: Studi
Kritis atas Kitab Al-Najat. Jurnal Aqidah Dan
Filsafat Islam, 8(1), 23-40.

Yusuf, M. (2021). Klasifikasi karya-karya Ibnu
Sina dan pengaruhnya terhadap
pengembangan sains modern. Jurnal Studi
Islam Dan Humaniora, 5(2), 134-148.

Zubaedi. (2011). Desain Pendidikan Karakter:
Konsepsi Dan Aplikasinya Dalam Lembaga
Pendidikan. Kencana.

Zuhri, S. (2023). Metafisika dan pendidikan:
Menelusuri konsep keselamatan jiwa dalam
kitab Al-Najat. Jurnal Agidah Dan Filsafat
Islam, 8(1), 45-60.

http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id

455


https://scholarexpress.net/index.php/wbml/article/view/2468
https://scholarexpress.net/index.php/wbml/article/view/2468
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i2.1072
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i2.1072
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i4.3237
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i4.3237
https://ejournal.upi.edu/index.php/tarbawy/index
https://ejournal.upi.edu/index.php/tarbawy/index
https://doi.org/10.31538/nzh.v4i2.1342

