
http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455) 

 

446 

 

 

Relevansi Ajaran Pendidikan Jiwa Ibnu Sina dalam 
Membangun Karakter Siswa di Era Modern 

 

Alif Nur Hanifah*1, Farahana Zahro Aini 2, Dini Widiyastutik3, Azmi Izuddin4, Abd. Rachman Assegaf 5 
1,2,3,4,5Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 

E-mail: alifhani18@gmail.com, ainifarahana12@gmail.com, dwidiyastutik2905@gmail.com, 
azmiizuddin@gmail.com, assegaf@uinsa.ac.id    

 

Article Info Abstract 
Article History 
Received: 2025-11-05 
Revised: 2025-12-19 
Published: 2026-01-08 

 
 

Keywords:  
Ibn Sina; 
Soul Education; 
Reason; 
Heart; 
Desire; 
Character Education. 

Character education has become an important necessity in the modern era, which is 
marked by moral degradation, the influence of globalization, and an instant culture 
resulting from digital technology. To address this challenge, Ibn Sina's thoughts on 
spiritual education, which emphasize the balance between reason, heart, and desire, 
are relevant to be reexamined. This study uses a qualitative approach with a library 
research method on the works of Kitab al-Shifa and Kitab al-Najat, as well as 
supporting literature. The results of the study show that reason forms critical thinking, 
the heart fosters empathy and morality, while desires need to be controlled so that 
they become positive energy. The integration of these three elements is in line with the 
Merdeka Curriculum, the Pancasila Student Profile Strengthening Project (P5), and 
21st-century skills. As a result, Ibn Sina's thoughts can be used as a conceptual and 
practical basis for strengthening character education, in order to produce a generation 
that is knowledgeable, moral, and resilient in facing the challenges of the times. 
 

Artikel Info Abstrak 
Sejarah Artikel 
Diterima: 2025-11-05 
Direvisi: 2025-12-19 
Dipublikasi: 2026-01-08 

 
 

Kata kunci: 
Ibnu Sina; 
Pendidikan Jiwa; 
Akal; 
Hati; 
Nafsu; 
Pendidikan Karakter. 

Pendidikan karakter menjadi kebutuhan penting di era modern yang diwarnai 
degradasi moral, pengaruh globalisasi, dan budaya instan akibat teknologi digital. 
Untuk menjawab tantangan ini, pemikiran Ibnu Sina tentang pendidikan jiwa yang 
menekankan keseimbangan akal, hati, dan nafsu relevan dikaji ulang. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka atas karya Kitab al-
Shifa dan Kitab al-Najat, serta literatur pendukung. Hasil kajian menunjukkan bahwa 
akal membentuk nalar kritis, hati menumbuhkan empati dan moralitas, sedangkan 
nafsu perlu dikendalikan agar menjadi energi positif. Integrasi ketiganya sejalan 
dengan Kurikulum Merdeka, Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila (P5), dan 
keterampilan abad ke-21. Dengan demikian, pemikiran Ibnu Sina dapat dijadikan dasar 
konseptual sekaligus praktis untuk memperkuat pendidikan karakter, guna 
melahirkan generasi berilmu, berakhlak, dan tangguh menghadapi tantangan zaman. 
 

I. PENDAHULUAN 
Pendidikan karakter merupakan elemen 

esensial dalam mengembangkan individu yang 
berkualitas dan memiliki akhlaq yang baik (Putri 
& Nurhuda, 2023). Di tengah dinamika era 
kontemporer yang ditandai dengan percepatan 
perubahan dan konektivitas global, urgensi 
pendidikan karakter semakin meningkat sebagai 
panduan bagi generasi muda untuk 
mempertahankan fondasi moral yang solid di 
tengah transformasi yang berlangsung cepat. 
Perkembangan teknologi informasi dan 
globalisasi membawa implikasi yang substansial 
terhadap tingkah laku dan etika siswa, yang 
kerap termanifestasi dalam bentuk minimnya 
kepedulian terhadap sesama, lemahnya tanggung 
jawab sosial, serta adanya pengaruh destruktif 
dari platform media sosial dan konten digital 
(Hidayat, 2021). Berdasarkan laporan 
Berdasarkan laporan studi perilaku remaja, salah 

satu problematika utama dalam sistem 
pendidikan saat ini adalah meningkatnya 
perilaku negatif di kalangan pelajar, seperti 
intimidasi (bullying) dan pelanggaran terhadap 
norma-norma sosial (Rahmawati, 2022). Kondisi 
ini mengindikasikan bahwa pendidikan karakter 
perlu diposisikan sebagai prioritas dalam 
menghasilkan individu yang tidak hanya 
kompeten secara intelektual, tetapi juga memiliki 
integritas moral yang tinggi. 

Ibnu Sina, yang dikenal sebagai Avicenna 
dalam tradisi Barat, merupakan seorang filsuf, 
saintis, dan pemikir terkemuka dari peradaban 
Islam yang kontribusinya memberikan dampak 
signifikan dalam berbagai disiplin ilmu, 
mencakup filsafat, kedokteran, dan pendidikan 
inderaw. Dalam ranah pendidikan, Ibnu Sina 
merumuskan konsep pendidikan jiwa yang 
sangat relevan untuk diterapkan dalam pemben-
tukan karakter manusia. Menurut perspektifnya, 

mailto:alifhani18@gmail.com
mailto:ainifarahana12@gmail.com
mailto:dwidiyastutik2905@gmail.com
mailto:azmiizuddin@gmail.com
mailto:assegaf@uinsa.ac.idm


http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455) 

 

447 

 

pendidikan bukan sekadar proses transmisi 
pengetahuan, melainkan upaya sistematis untuk 
membentuk moralitas dan mengarahkan jiwa 
guna mencapai keseimbangan harmonis antara 
dimensi intelektual, moral, dan spiritual. Konsep 
pendidikan jiwa Ibnu Sina meliputi 
pengembangan kapasitas manusia dalam 
mengontrol hawa nafsu, membangun rasionalitas 
yang sehat, serta memperkokoh relasi manusia 
dengan Sang Pencipta dan sesama. Dalam karya 
monumentalnya seperti Kitab al-Najat dan Kitab 
al-Shifa, Ibnu Sina menegaskan signifikansi 
pendidikan moral dalam meraih kehidupan yang 
seimbang dan sejahtera (Ibnu Sina, 2005). 

Menghadapi berbagai tantangan yang dialami 
oleh peserta didik di era modern, urgensi untuk 
mengeksplorasi kembali ajaran-ajaran Ibnu Sina 
yang bersifat transendental dan holistik dalam 
membangun karakter siswa menjadi sangat 
relevan (Roji & El Husarri, 2021). Khususnya di 
tengah derasnya arus informasi yang sering 
memupuk budaya serba instan dan 
individualisme, ajaran Ibnu Sina menawarkan 
pendekatan yang lebih komprehensif dalam 
pembentukan karakter melalui pengendalian 
diri, kesadaran spiritual, dan pengembangan 
kapasitas intelektual. Dalam konteks pendidikan 
karakter, ajaran ini memiliki peran strategis 
dalam membentuk individu yang tidak hanya 
unggul secara akademis, tetapi juga memiliki 
integritas karakter yang solid dan mampu 
memberikan kontribusi positif bagi masyarakat 
(Kamolova, 2023). 

Relevansi implementasi ajaran pendidikan 
jiwa Ibnu Sina dalam pendidikan karakter di era 
modern menjadi topik yang penting untuk dikaji 
lebih mendalam. Meskipun telah banyak kajian 
mengenai pendidikan karakter, masih terbatas 
studi yang menghubungkan prinsip-prinsip 
pendidikan moral yang dikemukakan oleh Ibnu 
Sina dengan aplikasinya dalam pembentukan 
karakter siswa di institusi pendidikan 
kontemporer. Gap penelitian ini menunjukkan 
perlunya studi yang dapat mengintegrasikan 
antara ajaran-ajaran filsafat Islam klasik dengan 
tantangan kontemporer yang dihadapi oleh 
dunia pendidikan saat ini. Penelitian ini 
bertujuan untuk mengeksplorasi makna, 
relevansi, dan aplikasi ajaran pendidikan jiwa 
Ibnu Sina dalam konteks pendidikan karakter 
siswa di era digital. 

Fokus penelitian ini tertuju pada pemahaman 
konsep pendidikan jiwa Ibnu Sina, yang men-
cakup dimensi psikologis, moral, dan spiritual, 
serta bagaimana konsep-konsep tersebut dapat 

di implementasikan untuk membangun karakter 
siswa di sekolah. Konsep-konsep tersebut 
meliputi pengendalian diri, penyucian jiwa, dan 
pengembangan akal yang sehat, yang semuanya 
memiliki relevansi dalam membentuk individu 
yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi 
juga memiliki kepekaan sosial dan kesadaran 
moral yang tinggi (Rahayu et al., 2022). 
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan 
kontribusi terhadap pengembangan teori 
pendidikan karakter, khususnya dalam meng-
integrasikan nilai-nilai Islam dengan tantangan 
pendidikan di era modern. 

Secara praktis, hasil penelitian ini dapat 
menjadi panduan bagi para pendidik, orang tua, 
dan pihak-pihak terkait dalam merancang 
program pendidikan karakter yang berbasis pada 
ajaran pendidikan jiwa Ibnu Sina. Penelitian ini 
juga diharapkan dapat memberikan perspektif 
baru bagi pembuat kebijakan pendidikan dalam 
merumuskan strategi pendidikan karakter yang 
lebih holistik dan berkelanjutan. Secara 
keseluruhan, kontribusi penelitian ini 
diharapkan dapat menjadi fondasi yang kokoh 
bagi upaya peningkatan dan pengembangan 
pendidikan karakter di Indonesia dan negara-
negara berpenduduk Muslim lainnya. 

 
II. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan jenis studi pustaka (library 
research), yang dipilih karena kemampuannya 
untuk mengeksplorasi secara mendalam karya-
karya Ibnu Sina serta literatur terkait mengenai 
pendidikan jiwa dan karakter. Pendekatan ini 
memungkinkan peneliti untuk menelaah dan 
memahami konsep-konsep filsafat pendidikan 
yang ditawarkan oleh Ibnu Sina melalui teks-teks 
klasik, serta menghubungkannya dengan 
penerapan pendidikan karakter dalam konteks 
modern. Teknik pengumpulan data dilakukan 
melalui analisis dokumen, yaitu dengan 
mempelajari karya-karya utama Ibnu Sina yang 
relevan, seperti Kitab al-Najat dan Kitab al-Shifa, 
serta literatur sekunder berupa buku, artikel 
jurnal, dan kajian-kajian ilmiah lainnya yang 
membahas penerapan ajaran Ibnu Sina dalam 
pendidikan karakter (Kamolova, 2023). Validasi 
data dalam penelitian ini dilakukan 
menggunakan triangulasi sumber, dengan 
membandingkan berbagai referensi yang terkait 
dengan pendidikan karakter, untuk memastikan 
keakuratan dan konsistensi informasi yang 
diperoleh. Metode analisis data yang digunakan 
adalah analisis tematik, yang memungkinkan 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455) 

 

448 

 

peneliti untuk mengidentifikasi dan menge-
lompokkan tema-tema utama dalam ajaran 
pendidikan jiwa Ibnu Sina serta relevansinya 
terhadap pendidikan karakter di era modern. 
Analisis ini dilakukan secara sistematis untuk 
menafsirkan makna mendalam dari teks yang 
ada dan mengevaluasi penerapannya dalam 
konteks pendidikan kontemporer. 

 
III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Biografi Ibnu Sina 
Ibnu Sina, yang dalam tradisi Barat dikenal 

sebagai Avicenna, dilahirkan pada tahun 980 
M di Afshana, sebuah kota kecil di dekat 
Bukhara yang kini menjadi bagian dari 
wilayah Uzbekistan. Pada masa tersebut, 
Bukhara merupakan salah satu sentra 
keilmuan yang sangat maju dalam peradaban 
Islam. Sejak usia dini, Ibnu Sina telah 
memperlihatkan kapasitas intelektual yang 
luar biasa dalam berbagai bidang keilmuan 
(Putri & Nurhuda, 2023). Pada usia 10 tahun, 
ia telah menghafal Al-Qur'an, dan ketika 
menginjak usia 16 tahun, ia telah menguasai 
berbagai cabang ilmu pengetahuan, meliputi 
matematika, logika, dan kedokteran. Ia berasal 
dari keluarga terpandang dan tumbuh dalam 
lingkungan yang sangat kondusif bagi 
pengembangan minatnya terhadap ilmu 
pengetahuan (Hidayatullah, 2020). 

Ibnu Sina menjalani pendidikannya di 
berbagai institusi di kawasan Bukhara, di 
mana ia berguru kepada para ulama dan 
ilmuwan terkemuka. Ia memperdalam 
keilmuannya dalam bidang kedokteran, 
filsafat, dan sains, baik melalui pembelajaran 
formal maupun kajian mandiri. Meskipun 
tidak terikat pada sistem pendidikan formal 
sebagaimana yang berlaku saat ini, Ibnu Sina 
mencurahkan banyak waktu untuk menelaah 
literatur-literatur ilmu pengetahuan Yunani 
dan filsafat Aristoteles (Roji & El Husarri, 
2021). Dengan kemampuannya yang luar 
biasa dalam memahami karya-karya filsafat, 
Ibnu Sina dikenal memiliki penguasaan yang 
mendalam terhadap pemikiran tokoh-tokoh 
seperti Aristoteles, Galen, dan Plotinus 
(Nugraha, 2021). 

Sepanjang hidupnya, Ibnu Sina telah 
menghasilkan lebih dari 450 karya yang 
mencakup berbagai disiplin ilmu, mulai dari 
kedokteran, filsafat, astronomi, hingga 
metafisika. Ia wafat pada tahun 1037 M di 
kota Hamadan, Iran, setelah mewariskan 
khazanah intelektual yang sangat besar dan 

terus memberikan pengaruh terhadap 
pemikiran dunia Barat dan Islam selama 
berabad-abad (Yusuf, 2021). 

Ibnu Sina menghasilkan berbagai karya 
yang menjadi rujukan dalam berbagai disiplin 
ilmu, terutama dalam bidang kedokteran dan 
filsafat. Karya-karya monumentalnya yang 
terkenal antara lain: 
1. Kitab al-Qanun fi al-Tibb (The Canon of 

Medicine) 
Buku ini merupakan karya monumental 

Ibnu Sina dalam bidang kedokteran dan 
menjadi salah satu teks medis paling 
berpengaruh di dunia Islam dan Eropa 
selama berabad-abad. Dalam al-Qanun fi al-
Tibb, Ibnu Sina mengkompilasi pengeta-
huan medis yang ada pada zamannya, 
membahas anatomi, fisiologi, penyakit, dan 
terapi pengobatan (Rahman & Shofiyah, 
2019). Karya ini digunakan sebagai buku 
referensi utama dalam pendidikan 
kedokteran di Eropa hingga abad ke-17. 

2. Kitab al-Shifa (The Book of Healing) 
Al-Shifa merupakan karya besar Ibnu 

Sina dalam bidang filsafat dan sains. Salah 
satu tema sentral dalam al-Shifa adalah 
pemikiran rasional mengenai eksistensi 
dan pengetahuan, serta cara manusia 
memahami realitas melalui akal dan 
pengalaman inderawi (Norman et al., 
2024). Karya ini memiliki peran penting 
dalam tradisi filsafat peripatetik, yang 
memadukan pemikiran Aristoteles dengan 
ajaran Islam. 

3. Kitab al-Najat (The Book of Salvation) 
Al-Najat merupakan karya lain yang 

melanjutkan pemikiran dalam al-Shifa, 
namun lebih menitikberatkan pada topik-
topik metafisika dan spiritualitas (Ibnu 
Sina, 2005). Di dalamnya, Ibnu Sina 
menjelaskan konsep-konsep kebenaran 
universal, keselamatan jiwa, dan relasi 
antara Tuhan dengan alam semesta. Karya 
ini mengintegrasikan filsafat Yunani 
dengan perspektif Islam mengenai 
ketuhanan dan kehidupan akhirat, dan 
menjadi fondasi penting bagi pemikiran 
filsafat dalam dunia Islam dan Barat 
(Syamsul, 2023). 
 
Dalam penelitian ini, fokus diarahkan pada 

dua karya besar Ibnu Sina, yaitu al-Shifa dan 
al-Najat, karena keduanya memuat konsep 
pendidikan jiwa dan memiliki relevansi 
dengan upaya pembangunan karakter siswa. 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455) 

 

449 

 

Dalam al-Shifa, Ibnu Sina menegaskan 
pentingnya pengembangan akal dan pemiki-
ran rasional untuk mencapai pengetahuan 
yang hakiki dan memahami esensi kehidupan. 
Konsep-konsep seperti etika, moralitas, dan 
pengembangan karakter juga mendapat 
penekanan yang kuat dalam karya ini. 
Sementara itu, al-Najat lebih berfokus pada 
dimensi spiritual dan metafisika, mengajarkan 
bahwa untuk mencapai keselamatan jiwa, 
seseorang harus menjalani kehidupan yang 
penuh dengan kebijaksanaan, pemahaman, 
dan pengendalian diri. Dalam konteks 
pendidikan, ajaran Ibnu Sina ini sangat 
relevan untuk membangun karakter siswa, 
dengan mengajarkan mereka untuk tidak 
hanya mengejar pengetahuan intelektual, 
tetapi juga mengembangkan dimensi moral 
dan spiritual dalam diri mereka (Kamolova, 
2023). 
 

B. Konsep Pendidikan Jiwa Menurut Ibnu 
Sina 

Ibnu Sina, seorang filsuf dan ilmuwan 
terkemuka dalam Islam, memberikan 
sumbangsih signifikan dalam pengembangan 
teori pendidikan, khususnya yang berkaitan 
dengan pendidikan jiwa. Dalam karya-
karyanya Kitab al-Shifa dan Kitab al-Najat, 
Ibnu Sina merumuskan pemikiran yang men-
dalam mengenai pentingnya keseimbangan 
dalam pendidikan jiwa yang meliputi tiga 
komponen utama yaitu akal, hati, dan nafsu. 
Pendidikan jiwa menurut Ibnu Sina bertujuan 
untuk mengarahkan individu menuju 
kebahagiaan hakiki, yang hanya dapat 
terwujud apabila ketiga elemen tersebut 
berfungsi secara harmonis. 
1. Akal 

Akal merupakan pondtaasi dalam ajaran 
pendidikan jiwa Ibnu Sina bagi pengemba-
ngan intelektual dan moral. Dalam Kitab al-
Shifa, Ibnu Sina menjelaskan bahwa akal 
adalah kapasitas yang membedakan 
manusia dari makhluk lainnya, yang 
memberikan kemampuan untuk berpikir 
secara rasional dan membedakan antara 
kebaikan dan keburukan. Ia menekankan 
bahwa pendidikan akal bukan sekadar 
proses transfer ilmu pengetahuan, melain-
kan juga melatih kemampuan berpikir 
kritis dan rasional yang memungkinkan 
individu membuat keputusan yang 
bijaksana (Ibnu Sina, 1999). 

 

Menurut Ibnu Sina, akal memiliki peran 
sentral dalam mengontrol tindakan dan 
perilaku individu. Seorang individu yang 
memiliki akal yang terdidik akan mampu 
mempertimbangkan konsekuensi dari 
tindakannya. Pendidikan akal tidak hanya 
berorientasi pada pencapaian pengetahuan 
kognitif, tetapi juga menanamkan nilai-nilai 
moral dan etika. Dalam konteks ini, 
pendidikan akal harus dilaksanakan 
dengan cara yang bijaksana dan terarah, 
sebagaimana ditekankan oleh Ibnu Sina, 
agar individu tidak hanya cerdas secara 
intelektual, tetapi juga memiliki kapasitas 
untuk bertindak dengan penuh tanggung 
jawab (Kamolova, 2023). 

Namun demikian, Ibnu Sina juga 
mengingatkan bahwa akal yang terlalu 
dominan, tanpa keseimbangan dengan hati 
dan nafsu, dapat membawa individu pada 
sikap arogan, angkuh, atau terjebak dalam 
hasrat untuk mendominasi orang lain. Oleh 
karena itu, pendidikan akal harus 
senantiasa disertai dengan pendidikan 
moral dan spiritual (Roji & El Husarri, 
2021). Dalam konteks pendidikan modern, 
pendekatan ini sangat relevan untuk 
menumbuhkan pola pikir kritis dan 
rasional, yang dapat membantu siswa 
membuat keputusan yang bermanfaat tidak 
hanya untuk dirinya sendiri, tetapi juga 
untuk masyarakat luas. 

 
2. Hati 

Dalam perspektif Ibnu Sina, hati 
memegang peran penting dalam 
pendidikan jiwa karena merupakan pusat 
dari perasaan, emosi, dan nilai moral. Ibnu 
Sina menganggap hati sebagai tempat di 
mana seseorang dapat membedakan antara 
kebaikan dan keburukan, serta menjadi 
sumber dari kebaikan, kasih sayang, dan 
empati terhadap sesama. Dalam Kitab al-
Shifa, ia menjelaskan bahwa hati yang sehat 
adalah hati yang terjaga dari sifat-sifat 
buruk seperti kebencian, kesombongan, 
dan kedengkian. Oleh karena itu, 
pendidikan hati dalam pandangan Ibnu 
Sina berfokus pada pemurnian hati dari 
sifat-sifat negatif dan mengarahkan 
individu pada pengembangan sifat-sifat 
positif yang mendorong kebaikan dan 
kedamaian (Roji & El Husarri, 2021). 

Pendidikan hati tidak hanya mencakup 
pembinaan moral, tetapi juga penguatan 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455) 

 

450 

 

relasi individu dengan Tuhan dan sesama. 
Dalam hal ini, pendidikan agama menjadi 
komponen penting dalam membentuk hati 
yang sehat, karena agama mengajarkan 
nilai-nilai kebaikan yang mendalam dan 
mengarah pada pengembangan hati yang 
penuh kasih sayang dan empati. Ibnu Sina 
mengajarkan bahwa hati yang terlatih 
untuk mencintai kebaikan dan menghindari 
keburukan akan membawa individu pada 
kehidupan yang lebih damai dan penuh 
berkah. Dalam pendidikan karakter di era 
modern, pengajaran tentang hati dapat 
diimplementasikan melalui penanaman 
nilai-nilai kasih sayang, empati, dan 
kolaborasi dalam lingkungan sosial, baik di 
sekolah maupun di luar sekolah (Kamolova, 
2023). 

Sebagai ilustrasi, di institusi pendidikan 
yang menerapkan nilai-nilai karakter, guru 
dapat mengajarkan siswa untuk saling 
menghormati dan mendukung satu sama 
lain, sehingga mereka dapat belajar 
mengembangkan empati dan kasih sayang 
terhadap sesama. Dalam dunia yang 
semakin individualistik dan terfragmentasi, 
pendidikan hati menjadi semakin relevan, 
karena dapat membantu siswa untuk 
membangun relasi yang lebih sehat dan 
harmonis, baik dengan sesama manusia 
maupun dengan lingkungannya. 

 
3. Nafsu 

Nafsu adalah elemen dalam jiwa 
manusia yang berkaitan dengan dorongan 
dan hasrat fisik. Ibnu Sina, dalam Kitab al-
Najat, menekankan bahwa nafsu dapat 
menjadi sumber kebaikan atau keburukan, 
bergantung pada bagaimana nafsu tersebut 
dikendalikan. Tanpa kontrol yang tepat, 
nafsu dapat mengarahkan individu pada 
perilaku buruk, seperti keserakahan, nafsu 
yang berlebihan, atau pelanggaran moral 
lainnya. Oleh karena itu, pendidikan nafsu 
dalam pemikiran Ibnu Sina berfokus pada 
pengembangan pengendalian diri, agar 
nafsu tidak mendominasi akal dan hati 
(Ibnu Sina, 2005). Dalam pendidikan jiwa, 
nafsu diajarkan untuk dapat dikendalikan 
melalui latihan pengendalian diri dan 
penanaman kebaikan.  

Sebagai ilustrasi, dalam pendidikan 
modern, program pengendalian emosi dan 
pembentukan kebiasaan sehat dapat 
diterapkan untuk membantu siswa 

mengelola nafsu mereka dengan lebih 
bijaksana. Ini dapat melibatkan latihan 
seperti meditasi, aktivitas fisik, dan 
pembelajaran tentang manajemen stres 
yang dapat membantu siswa untuk 
mengembangkan kesadaran diri dan 
kontrol diri yang lebih baik. Pendidikan 
nafsu menurut Ibnu Sina dapat 
diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari 
untuk mengajarkan siswa pentingnya 
keseimbangan dalam mengejar tujuan 
pribadi dan menghindari keinginan yang 
merusak. 

 
4. Relevansi Konsep Pendidikan Jiwa Dalam 

Pendidikan Karakter 
Dinamika perkembangan zaman di era 

modern menghadirkan berbagai tantangan 
signifikan bagi pendidikan karakter. 
Fenomena degradasi moral terlihat dalam 
meningkatnya perilaku menyimpang di 
kalangan siswa, mulai dari intimidasi, 
intoleransi, hingga rendahnya kesadaran 
tanggung jawab sosial. Globalisasi dan arus 
media digital yang tidak terbendung sering 
kali menumbuhkan budaya instan, 
hedonisme, dan individualisme, sehingga 
melemahkan ketahanan moral generasi 
muda (Hidayat, 2021). Dalam konteks ini, 
diperlukan kerangka filosofis yang mampu 
memberikan fondasi kokoh untuk 
mengatasi krisis karakter.  

Pemikiran Ibnu Sina tentang pendidikan 
jiwa menawarkan perspektif yang relevan, 
karena menekankan keseimbangan antara 
akal, hati, dan nafsu sebagai dasar 
pembentukan pribadi yang utuh. Akal 
membimbing nalar kritis dan rasionalitas, 
hati menumbuhkan empati dan moralitas, 
sedangkan nafsu perlu diarahkan agar 
terkendali. Ketiga dimensi ini, jika 
diintegrasikan dalam pendidikan karakter, 
dapat melahirkan siswa yang cerdas, 
berakhlak, dan siap menghadapi tantangan 
era digital dengan bijaksana (Norman et al., 
2024). 
a) Akal sebagai Fondasi Rasionalitas dalam 

Pendidikan Karakter 
Dalam perspektif Ibnu Sina, akal 

merupakan instrumen fundamental 
yang membedakan manusia dari 
makhluk lainnya, karena melalui akal 
manusia mampu membedakan antara 
kebaikan dan keburukan serta 
mempertimbangkan konsekuensi dari 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455) 

 

451 

 

tindakannya. Pendidikan akal tidak 
sekadar dimaknai sebagai proses 
transmisi pengetahuan kognitif, tetapi 
juga sebagai upaya menanamkan 
kemampuan berpikir rasional, logis, dan 
kritis yang dilandasi nilai-nilai moral. 
Hal ini menunjukkan bahwa akal 
memiliki fungsi ganda yaitu sebagai 
sarana intelektual untuk memahami 
hakikat ilmu dan sebagai pengendali 
perilaku yang mengarahkan individu 
menuju kebenaran dan kebaikan (Ibnu 
Sina, 1999). 

Relevansi konsep akal dalam 
pendidikan karakter semakin nyata 
ketika dihadapkan dengan realitas 
pendidikan modern. Generasi muda saat 
ini hidup dalam arus informasi yang 
deras, di mana berbagai konten baik 
positif maupun negatif dapat diakses 
dengan cepat melalui media digital. 
Tanpa pembinaan akal yang sehat, siswa 
rentan terjebak dalam penyebaran 
informasi palsu, ujaran kebencian, 
hingga ideologi yang merusak (Putri & 
Nurhuda, 2023). Di sinilah urgensi 
pendidikan akal Ibnu Sina yakni melatih 
siswa untuk tidak hanya cerdas secara 
akademik, tetapi juga memiliki 
kemampuan menyeleksi, mengkritisi, 
dan mengolah informasi sesuai nilai 
kebenaran dan etika. 

Implementasi prinsip akal dalam 
pendidikan karakter dapat dilakukan 
melalui kurikulum yang mendorong 
keterampilan berpikir kritis (critical 
thinking) dan literasi digital. Model 
pembelajaran berbasis proyek (Project-
Based Learning) atau pembelajaran 
penemuan (Discovery Learning) dapat 
menjadi sarana bagi siswa untuk 
mengembangkan daya nalar secara 
mandiri. Guru juga dapat memanfaatkan 
studi kasus moral untuk mengajak siswa 
menimbang suatu persoalan dari sudut 
pandang etika, bukan sekadar logika 
instrumental. Dengan demikian, 
pendidikan akal dapat berfungsi sebagai 
benteng yang melindungi siswa dari 
pengaruh negatif globalisasi (Zubaedi, 
2011). 

Selain itu, konsep akal Ibnu Sina 
sejalan dengan gagasan keterampilan 
abad ke-21 yang menekankan 
kemampuan berpikir kritis, pemecahan 

masalah, dan kreativitas. Integrasi ini 
menjadikan ajaran klasik Ibnu Sina tetap 
relevan dengan kebutuhan modern. Akal 
yang terdidik tidak hanya melahirkan 
individu cerdas, tetapi juga membentuk 
pribadi yang mampu mengambil 
keputusan bijak, bertanggung jawab, 
dan bermanfaat bagi masyarakat. 
Dengan demikian, pendidikan karakter 
berbasis akal sebagaimana ditekankan 
Ibnu Sina dapat menjawab tantangan 
pendidikan di era digital, sekaligus 
mengokohkan jati diri siswa sebagai 
generasi yang berilmu dan bermoral 
(Roji & El Husarri, 2021). 

 
b) Hati sebagai Pusat Moral dan Empati 

Konsep hati menurut Ibnu Sina 
sangat relevan dengan pendidikan 
karakter di sekolah. Fenomena intimi-
dasi, kurangnya empati, dan rendahnya 
kepedulian sosial menunjukkan bahwa 
dimensi hati siswa belum mendapat 
porsi yang memadai dalam 
pembelajaran. Kurikulum Merdeka 
sebenarnya memberi ruang yang luas 
untuk mengembangkan aspek ini, salah 
satunya melalui Projek Penguatan Profil 
Pelajar Pancasila (P5). Melalui P5, siswa 
diajak menumbuhkan nilai gotong 
royong, empati, dan toleransi melalui 
pengalaman belajar yang kontekstual. 
Inilah titik masuk paling nyata untuk 
menerapkan pendidikan hati ala Ibnu 
Sina dalam sistem pendidikan saat ini 
(Rahayu et al., 2022). 

Implementasi konsep hati di sekolah 
dapat diwujudkan melalui beberapa 
strategi. Pertama, guru dapat meng-
integrasikan refleksi nilai empati dan 
kasih sayang dalam setiap mata 
pelajaran. Misalnya, guru bahasa 
mengajak siswa menulis esai tentang 
pengalaman menolong orang lain, guru 
IPS membahas isu sosial seperti 
kemiskinan atau toleransi antaragama, 
dan guru IPA menekankan kepedulian 
terhadap lingkungan. Dengan demikian, 
pendidikan hati tidak hanya hadir dalam 
pelajaran agama, tetapi menjiwai 
seluruh proses pembelajaran. 

Kedua, sekolah dapat merancang 
projek yang menekankan kepedulian 
sosial, seperti kegiatan bakti sosial dan 
kampanye anti-intimidasi. Melalui 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455) 

 

452 

 

kegiatan ini, siswa tidak hanya 
memahami nilai empati secara kognitif, 
tetapi juga mengalaminya secara 
langsung. Proses pengalaman konkret 
ini sejalan dengan gagasan Ibnu Sina 
bahwa pendidikan jiwa harus berwujud 
praktik, bukan hanya teori (Assegaf, 
2011). 

Ketiga, pembiasaan sederhana seperti 
doa bersama sebelum dan sesudah 
pelajaran, kegiatan keagamaan 
mingguan, atau refleksi singkat di kelas 
dapat membantu siswa menjaga 
kebersihan hati dari sifat-sifat negatif. 
Aktivitas ini menumbuhkan rasa syukur, 
kedekatan spiritual, sekaligus mem-
perkuat disiplin diri. 

Pendekatan yang lebih sederhana 
juga dapat dilakukan melalui kegiatan 
diskusi kelas yang memberi ruang bagi 
siswa untuk mengungkapkan pendapat 
dan perasaannya. Misalnya, guru meng-
ajak siswa berbicara tentang pengala-
man menolong orang lain, bagaimana 
rasanya dihargai, atau bagaimana 
sebaiknya menghadapi perbedaan pen-
dapat. Cara ini membuat siswa terbiasa 
mengenali emosi, mengendalikan diri, 
dan menghargai perasaan teman-
temannya. 

Melalui kebiasaan kecil yang rutin, 
kegiatan sosial yang konkret, serta 
ruang refleksi yang dibimbing guru, 
pendidikan hati tidak lagi berhenti pada 
teori, tetapi benar-benar hadir dalam 
keseharian siswa. Dengan demikian, 
gagasan Ibnu Sina tentang hati dapat 
diwujudkan secara sederhana di sekolah 
untuk menumbuhkan generasi yang 
cerdas sekaligus berempati, peduli, dan 
berakhlak mulia (Norman et al., 2024). 

 
c) Nafsu dan Pengendalian Diri sebagai 

Pilar Karakter Disiplin 
Nafsu dapat menjadi energi yang 

mendorong seseorang untuk berusaha, 
berprestasi, dan memenuhi kebutuhan 
hidup. Namun, dorongan yang tidak 
terkendali justru melahirkan perilaku 
merugikan, seperti kemalasan, amarah, 
atau sikap berlebihan. 

Ibnu Sina menekankan bahwa nafsu 
perlu diarahkan oleh akal dan hati agar 
tidak berkembang menjadi kebiasaan 
buruk yang merusak diri maupun orang 

lain. Keseimbangan jiwa hanya tercapai 
ketika manusia mampu mengenali 
dorongan dalam dirinya lalu Mengen-
dalikannya secara sadar (Zuhri, 2023). 
Dalam kehidupan siswa, pengendalian 
diri sering kali menjadi tantangan nyata. 
Dorongan untuk bermain tanpa henti, 
ketergantungan pada gawai, mudah 
tersulut emosi ketika berselisih dengan 
teman, hingga kesulitan menahan diri 
dari perilaku konsumtif adalah contoh 
nyata bagaimana nafsu bekerja. Tanpa 
bimbingan, perilaku ini bisa tumbuh 
menjadi kebiasaan yang melemahkan 
kedisiplinan, menurunkan prestasi, 
bahkan merusak hubungan sosial. 

Pendidikan karakter berbasis 
pengendalian nafsu dapat dilakukan 
melalui pembiasaan sederhana yang 
berulang. Misalnya, membiasakan siswa 
mengatur waktu antara belajar, 
bermain, dan beristirahat sehingga 
mereka belajar menunda kesenangan 
demi tanggung jawab. Guru dapat 
memberikan aturan yang jelas mengenai 
penggunaan gawai atau permainan, 
sekaligus mengajarkan konsekuensi 
positif dan negatif dari pilihan yang 
dibuat. Dalam interaksi sehari-hari, 
siswa perlu dibimbing untuk menahan 
amarah, meminta maaf ketika berbuat 
salah, dan menyelesaikan konflik dengan 
cara damai. 

Pengendalian nafsu di lingkungan 
sekolah tidak harus selalu diwujudkan 
melalui sanksi yang keras. Konsep 
disiplin positif menawarkan pendekatan 
yang lebih konstruktif, yakni menjadikan 
setiap pelanggaran sebagai kesempatan 
belajar. Ketika siswa tidak sabar 
menunggu giliran berbicara atau 
berebut tempat duduk, guru tidak 
langsung menghukum, melainkan 
mengajak mereka berdialog sederhana 
untuk membantu siswa menyadari 
dampak dari tindakannya. Dari sini 
mereka belajar bahwa menahan 
dorongan untuk mendahului bukan 
sekadar aturan, melainkan wujud 
penghargaan terhadap orang lain. 

Pembiasaan sosial di sekolah juga 
sangat efektif sebagai latihan pengen-
dalian nafsu. Aktivitas sederhana seperti 
membiasakan antre ketika mengambil 
makanan di kantin, menunggu giliran 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455) 

 

453 

 

menggunakan fasilitas kelas, atau 
bergiliran menjawab pertanyaan guru, 
adalah bentuk nyata dari latihan 
menahan diri. Saat siswa berlatih antre, 
mereka belajar bahwa keinginan untuk 
cepat mendapatkan sesuatu harus 
ditunda demi menghormati hak orang 
lain. 

Pembiasaan aktivitas fisik dan 
spiritual sangat membantu melatih 
pengendalian diri. Olahraga rutin 
menyalurkan energi berlebih sekaligus 
membentuk kedisiplinan, sementara 
kegiatan doa bersama, membaca kitab 
suci, atau refleksi singkat di kelas dapat 
menguatkan kontrol moral. Latihan 
sederhana seperti berhenti sejenak 
untuk menarik napas dalam ketika 
marah, atau menuliskan perasaan di 
buku harian, juga dapat melatih 
kesadaran diri dan mengurangi perilaku 
impulsif. 

Pendekatan ini sejalan dengan 
konsep regulasi diri dalam psikologi 
modern, yaitu kemampuan Mengen-
dalikan pikiran, emosi, dan tindakan 
agar selaras dengan tujuan jangka 
panjang (Damayanti, 2021). Siswa yang 
terlatih mengendalikan nafsu akan lebih 
mampu menjaga fokus, mengendalikan 
emosi, serta membuat keputusan yang 
bijak. Dengan demikian, ajaran Ibnu Sina 
tentang pengendalian nafsu tidak hanya 
bernilai filosofis, tetapi juga sangat 
praktis untuk diterapkan dalam kehidu-
pan nyata di sekolah, sehingga siswa 
tumbuh menjadi pribadi yang disiplin, 
bertanggung jawab, dan berkarakter 
kuat. 

Pemikiran Ibnu Sina mengenai nafsu 
selaras dengan teori psikologi kontem-
porer tentang regulasi diri. Keduanya 
menekankan pentingnya latihan 
kesadaran diri, pembiasaan kebajikan, 
dan disiplin personal. Relevansi ini 
memperlihatkan bahwa pengendalian 
nafsu tidak hanya menjadi wacana moral 
keagamaan, tetapi juga merupakan 
keterampilan psikologis yang dapat 
dikembangkan melalui program 
pendidikan modern. Jika diterapkan 
secara konsisten, siswa dapat diarahkan 
untuk menggunakan nafsu sebagai 
kekuatan positif yang mendukung 
disiplin, prestasi, dan keteguhan 

karakter (Kamolova, 2023). 
 

5. Integrasi Akal, Hati, dan Nafsu dalam 
Pendidikan Karakter 

Konsep pendidikan jiwa menurut Ibnu 
Sina menekankan keseimbangan antara 
akal, hati, dan nafsu sebagai inti 
pembentukan manusia seutuhnya. Ketiga 
unsur tersebut tidak dapat berfungsi secara 
terpisah, melainkan harus saling meleng-
kapi. Akal berfungsi sebagai penuntun 
rasionalitas dan logika, hati sebagai pusat 
empati dan moralitas, sementara nafsu 
menjadi sumber energi yang perlu 
diarahkan agar tidak merusak. Integrasi ini 
melahirkan pribadi yang cerdas secara 
intelektual, sensitif secara emosional, serta 
tangguh secara moral. Dengan keseim-
bangan tersebut, pendidikan karakter tidak 
berhenti pada transfer pengetahuan, tetapi 
juga mencakup pembinaan jiwa secara 
menyeluruh. 

Dalam konteks pendidikan modern, 
gagasan Ibnu Sina sangat sejalan dengan 
paradigma Kurikulum Merdeka yang 
menekankan keseimbangan kompetensi 
akademik, penguatan karakter, serta 
keterampilan hidup. Melalui Projek 
Penguatan Profil Pelajar Pancasila (P5), 
siswa diarahkan untuk berpikir kritis 
(akal), menumbuhkan kepedulian sosial 
(hati), sekaligus melatih pengendalian diri 
dalam melaksanakan kewajiban dan 
tanggung jawab (nafsu). Contoh penera-
pannya dapat dilihat dalam projek bertema 
Gaya Hidup Berkelanjutan. Kegiatan ini 
bukan hanya mengasah nalar ilmiah siswa 
dalam menganalisis dampak lingkungan, 
tetapi juga menumbuhkan empati terhadap 
kerusakan alam sekaligus membiasakan 
kedisiplinan, seperti mengurangi peng-
gunaan plastik sekali pakai atau menjaga 
kebersihan kelas secara konsisten (Rahayu 
et al., 2022). 

Integrasi akal, hati, dan nafsu juga 
sangat relevan dengan tuntutan 
keterampilan abad ke-21 yang mencakup 
kemampuan berpikir kritis, kolaborasi, 
komunikasi, dan kreativitas. Akal yang 
terasah akan membentuk siswa yang 
mampu menganalisis masalah secara 
mendalam dan menemukan solusi yang 
tepat. Hati yang terdidik menumbuhkan 
kemampuan bekerja sama, berempati, dan 
menghargai perbedaan dalam kehidupan 



http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455) 

 

454 

 

sosial. Sementara itu, nafsu yang terkendali 
mendukung keterampilan regulasi diri 
yang sangat penting untuk keberhasilan 
belajar sepanjang hayat. Siswa tidak hanya 
siap menghadapi tantangan akademik, 
tetapi juga mampu menyesuaikan diri 
dengan dinamika sosial dan budaya global. 

Dengan demikian, pemikiran Ibnu Sina 
tidak sekadar bernilai historis, melainkan 
juga dapat menjadi kerangka konseptual 
yang relevan bagi pendidikan karakter 
abad ke-21. Sinergi antara akal, hati, dan 
nafsu menawarkan pendekatan holistik 
yang selaras dengan kebutuhan zaman 
yaitu membentuk generasi yang tidak 
hanya berilmu, tetapi juga berakhlak mulia, 
disiplin, peduli, dan siap menghadapi 
kompleksitas dunia modern. Hal ini 
menunjukkan bahwa pemikiran klasik 
dapat berpadu dengan paradigma kontem-
porer untuk membangun pendidikan 
karakter yang kokoh dan berkelanjutan 
(Roji & El Husarri, 2021). 

 
IV. SIMPULAN DAN SARAN 

A. Simpulan 
Pemikiran Ibnu Sina mengenai pendidikan 

jiwa, yang menekankan keseimbangan akal, 
hati, dan nafsu, memiliki relevansi kuat dalam 
membangun pendidikan karakter di era 
modern. Akal berperan sebagai penuntun 
nalar kritis sekaligus pengendali perilaku; hati 
menjadi pusat empati, kasih sayang, dan 
moralitas; sedangkan nafsu, bila diarahkan 
dengan tepat, menjadi energi positif untuk 
membentuk disiplin dan keteguhan diri. 
Integrasi ketiga dimensi ini menghasilkan 
pribadi yang utuh, cerdas secara intelektual, 
matang secara emosional, dan tangguh secara 
moral. 

Penguatan akal dilakukan melalui 
pembelajaran yang menekankan kemampuan 
berpikir kritis sehingga siswa terbiasa 
menimbang benar dan salah berdasarkan ilmu 
dan etika. Pembinaan hati diwujudkan melalui 
pembiasaan kegiatan empatik dan sosial yang 
dapat menumbuhkan kasih sayang dan 
kepedulian. Pengendalian nafsu dilatih lewat 
disiplin positif, pembiasaan antre, pengelolaan 
waktu, serta aktivitas fisik dan spiritual yang 
membantu siswa menahan dorongan sesaat 
demi kebaikan jangka Panjang. 

Dalam konteks pendidikan modern, ajaran 
Ibnu Sina sejalan dengan tujuan Kurikulum 
Merdeka dan Projek Penguatan Profil Pelajar 

Pancasila (P5), yang mendorong siswa agar 
tidak hanya berprestasi secara akademik, 
tetapi juga memiliki karakter luhur dan 
keterampilan hidup. Konsep ini juga konsisten 
dengan tuntutan keterampilan abad ke-21, 
berpikir kritis, kolaborasi, komunikasi, 
kreativitas. Dengan demikian, gagasan Ibnu 
Sina tidak hanya bernilai historis, tetapi dapat 
menjadi kerangka konseptual sekaligus 
praktis bagi penguatan pendidikan karakter di 
era modern. 

 

B. Saran 
Penerapan konsep pendidikan jiwa Ibnu 

Sina dapat diperkuat dengan kolaborasi 
antara pendidik, sekolah, orang tua, dan 
masyarakat. Guru perlu mengintegrasikan 
pembiasaan berpikir kritis, empati, dan 
disiplin positif ke dalam kegiatan belajar. 
Sekolah sebaiknya merancang program 
karakter yang seimbang melalui P5 dan 
aktivitas pendukung lainnya. Orang tua dan 
masyarakat diharapkan menjaga konsistensi 
pembinaan akhlak di rumah dan lingkungan 
sekitar. Selain itu, penelitian lanjutan dengan 
pendekatan empiris penting dilakukan untuk 
menilai efektivitas konsep ini dalam praktik 
nyata. 

 
DAFTAR RUJUKAN 
Assegaf, A. R. (2011). Filsafat pendidikan Islam: 

Paradigma baru pendidikan Hadhari 
berbasis integratif-interkonektif. Rajawali 
Pers. 

Damayanti, E. (2021). Regulasi diri dan 
pembentukan karakter disiplin siswa 
dalam perspektif psikologi pendidikan. 
Jurnal Psikologi Pendidikan Dan Konseling, 
7(2), 112–125. 

Hidayat, R. (2021). Pendidikan Karakter di Era 
Digital: Tantangan dan Strategi dalam 
Perspektif Islam. Jurnal Pendidikan Islam 
Indonesia, 6(1), 45–58. 
https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i3.1099  

Hidayatullah, S. (2020). Biografi dan kontribusi 
intelektual Ibnu Sina dalam peradaban 
Islam. Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 3(2), 
89–102. 
https://doi.org/10.56806/jh.v4i1.121 

Kamolova, S. (2023). Developing positive 
qualities of young generations, based on 
Ibn Sina’s knowledge. In World Bulletin of 

https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i3.1099
https://doi.org/10.56806/jh.v4i1.121


http://Jiip.stkipyapisdompu.ac.id 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan) (eISSN: 2614-8854) 
Volume 9, Nomor 1, Januari 2026 (446-455) 

 

455 

 

Management and Law. 
https://scholarexpress.net/index.php/wb
ml/article/view/2468 

Norman, N. A. B., Ismail, A. Z. B., & Hussin, Z. B. 
(2024). The development of the soul in 
early childhood: A model based on Ibn 
Sina’s theory of the soul in Islamic 
philosophy. Afkar: Jurnal Akidah & 
Pemikiran Islam, 7(2), 89–104. 
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i
2.1072 

Nugraha, D. (2021). Integrasi nilai-nilai filsafat 
Islam dalam pendidikan karakter di 
sekolah dasar. Jurnal Manajemen 
Pendidikan Islam, 6(2), 178–190. 

Putri, Y., & Nurhuda, A. (2023). Ibn Sina’s 
thoughts related to Islamic education. 
Jurnal Hurriyah: Jurnal Evaluasi Pendidikan 
Islam, 4(1), 140–147. 

Rahayu, R., Rosita, R., Rahayuningsih, Y. S., 
Hernawan, A. H., & Prihantini, P. (2022). 
Implementasi Kurikulum Merdeka di 
Sekolah Penggerak. Jurnal Basicedu, 6(4), 
6313–6319. 
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i4.3
237  

Rahman, M. I., & Shofiyah, N. (2019). RELEVANSI 
PEMIKIRAN PENDIDIKAN IBNU SINA PADA 
PENDIDIKAN MASA KINI. TARBAWY: 
Indonesian Journal of Islamic Education, 
6(2), 142–156. 
https://ejournal.upi.edu/index.php/tarbaw
y/index 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rahmawati, S. (2022). Analisis faktor penyebab 
kenakalan remaja dan implikasinya 
terhadap pendidikan karakter di Indonesia. 
Jurnal Sosiologi Nusantara, 8(1), 67–82. 

Roji, F., & El Husarri, I. (2021). The concept of 
Islamic education according to Ibn Sina and 
Ibn Khaldun. Nazhruna: Jurnal Pendidikan 
Islam. 
https://doi.org/10.31538/nzh.v4i2.1342 

Sina, I. (1999). Kitab al-Shifa (Vol. 4). Dar al-
Maktabah al-Ilmiyah. 

Sina, I. (2005). Kitab al-Najat (Vol. 1). Dar al-
Kutub al-Misriyah. 

Syamsul, A. (2023). Metafisika Ibnu Sina: Studi 
Kritis atas Kitab Al-Najat. Jurnal Aqidah Dan 
Filsafat Islam, 8(1), 23–40. 

Yusuf, M. (2021). Klasifikasi karya-karya Ibnu 
Sina dan pengaruhnya terhadap 
pengembangan sains modern. Jurnal Studi 
Islam Dan Humaniora, 5(2), 134–148. 

Zubaedi. (2011). Desain Pendidikan Karakter: 
Konsepsi Dan Aplikasinya Dalam Lembaga 
Pendidikan. Kencana. 

Zuhri, S. (2023). Metafisika dan pendidikan: 
Menelusuri konsep keselamatan jiwa dalam 
kitab Al-Najat. Jurnal Aqidah Dan Filsafat 
Islam, 8(1), 45–60. 

 

 

https://scholarexpress.net/index.php/wbml/article/view/2468
https://scholarexpress.net/index.php/wbml/article/view/2468
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i2.1072
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i2.1072
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i4.3237
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i4.3237
https://ejournal.upi.edu/index.php/tarbawy/index
https://ejournal.upi.edu/index.php/tarbawy/index
https://doi.org/10.31538/nzh.v4i2.1342

